
musique 

africaine





Fundador
Francisco Lindenberg Nascimento (Chico Berg)

Presidente:
Pablo Honorato Nascimento

Vice-Presidente: 
Naomi Barroso 

Primeiro Secretário: Euler Marx Facury da Costa
Segundo Secretário: Adilson Pereira dos Santos

Primeiro Tesoureiro:  Francisco Lindenberg Nascimento
Coordenação Pedagógica: Alessandro Amorim e Tatiane

Ferreira de Jesus
Assessoria Jurídica:  Veronica Mod’Anne

Assessoria Contábil: Margareth Freire de Medeiros
Supervisão Editorial e Direção de Publicidade: Jullianna

Maciel
Arte, Diagramação e Produção Editorial: Pablo Honorato 

Direção Comercial: Jullianna Maciel
Colaboradores: Euler Facury, Erika Altenir, Suely Honorato.
Consultoria de Pesquisa: Centro de Pesquisa em Cultura

Negra da Paraíba - Douglas Alves, Felipe Cantalice e
Alessandro Amorim

Orquestra de Música Negra da Paraíba: Pablo Honorato
(voz e violão), Chico Berg (voz), Douglas Alves (guitarra), Euler

Facuy (trompete), Jorge Negão (baixo), Sofia Maleta
(percussão), Cassicobra (percussão), Welington Saruê
(percussão), Paulo Rafael (percussão), Pedro Gabriel

(percussão), Lucas (percussão), Adilson Pereira (trombone),
Naomi Baarroso (viola).

de

CASA DO POETA

Todas as sextas-feiras, show daTodas as sextas-feiras, show da

À mesa, um cardápio refinado,
cuidadosamente elaborado

para harmonizar com os
ritmos, os encontros e a noite.

À mesa, um cardápio refinado,
cuidadosamente elaborado

para harmonizar com os
ritmos, os encontros e a noite.

Orquestra de Música Negra da
Paraiba

Orquestra de Música Negra da
Paraiba



Idealizou e realizou o Encontro de Capoeiras, Terreiros e Quilombos da Paraíba, ação
cultural voltada ao fortalecimento dos vínculos entre mestres e praticantes de capoeira,

lideranças de terreiros e comunidades quilombolas, promovendo o diálogo entre o
movimento negro urbano e o rural. 

É criador e produtor do Cruzeiro no Mar da Penha, projeto cultural que articula música
paraibana, gastronomia tradicional e experiência sensorial em travessia marítima ao pôr do
sol. Realizado em parceria com a Peixada de Dona Irene, na comunidade de pescadores da
Penha, em João Pessoa/PB, o projeto propõe uma vivência estética que integra paisagem,
som e identidade territorial, valorizando artistas da cena local e promovendo o encontro

entre público, cultura popular e patrimônio natural da cidade.
Com formação jurídica, atuou na defesa dos direitos humanos, incorporando à sua prática

cultural uma compreensão crítica das estruturas institucionais e dos direitos culturais,
orientando sua atuação pela defesa do acesso à cultura, da valorização dos saberes negros e

da arte como instrumento de dignidade, pertencimento e transformação social.

É diretor da Orquestra de Música
Negra da Paraíba, iniciativa

dedicada à valorização das matrizes
afro-brasileiras por meio da música

autoral e do trabalho coletivo,
reunindo mais de 15 músicos e

outros profissionais de diferentes
trajetórias em processos de criação,

ensaio e circulação artística.

Pablo Honorato Nascimento é
músico, produtor cultural,

advogado e servidor público,
com atuação consolidada na

criação, coordenação e realização
de projetos musicais e 

socioculturais na Paraíba. 

Alguns projetos:

SOBRE O AUTOR

Er
ra

r 
pr

im
ei

ro
, s

en
tir

 d
ep

oi
s,

 e
nt

en
de

r 
po

r 
úl

tim
o



A Igreja diz: o corpo é uma culpa.
A ciência diz: o corpo é uma máquina.

A publicidade diz: o corpo é um negócio.

(Eduardo Galeano)

E o corpo diz: eu sou uma festa.





INTRODUÇÃO



Este livro nasce de uma recusa e de um compromisso.

A recusa é dirigida às leituras que insistem em tratar a música
africana como resíduo arcaico, expressão instintiva ou manifestação

“pré-musical” diante de um suposto padrão universal europeu. 

O compromisso deste livro é outro. Parte do reconhecimento da
África como espaço plural de civilizações musicais, portadoras de

sistemas rítmicos complexos, concepções coletivas de criação
sonora e modos próprios de transmissão de conhecimento. Aqui, a
música não é pensada como objeto isolado, mas como prática social
total, indissociável do corpo, do trabalho, do rito, da espiritualidade,
da memória e da organização comunitária. Como afirmam autores
fundamentais da etnomusicologia e dos estudos culturais — entre

eles Francis Bebey e John Blacking —, compreender a música
africana exige deslocar os critérios eurocêntricos de análise e

reconhecer que há pensamento musical para além da partitura.

O Pequeno Catálogo da Música Africana não se propõe a ser um
inventário exaustivo, nem um manual técnico fechado.

 Trata-se, antes, de um percurso introdutório e crítico, que articula
contextos históricos, princípios estéticos, formas de escuta e

continuidades diaspóricas. 

A travessia atlântica não interrompeu esses sistemas. Ela os
reconfigurou.

Ao longo da história colonial, essa visão reduziu sistemas musicais
altamente sofisticados a rótulos como tribais ou folclóricos,

confundindo oralidade com ausência de teoria, repetição com
pobreza formal e centralidade do corpo com irracionalidade estética.

Esse equívoco não é apenas analítico: ele é político, pois sustenta
hierarquias raciais e epistemológicas que ainda operam no presente.

Ao dialogar com a música africana internacional, o livro evidencia que
a África não é um passado remoto, mas uma presença situada na

contemporaneidade, recriada continuamente nas Américas por meio
do ritmo, da dança, do canto e da performance coletiva. 



CONTRA A TESE DO
PRIMITIVISMO MUSICAL



selvagem → bárbaro → civilizado.

PERCUSSÃO → PRIMITIVISMO
melodia e harmonia → civilização

África = ritmo bruto 
Europa = pensamento musical

Ainda que não tenham escrito especificamente sobre música africana com 

Aqui nasce a associação perversa:

CONTRA A TESE DO
PRIMITIVISMO MUSICAL

A música desses povos, por consequência, seria: simples, repetitiva, emocional, pouco
racional, ligada ao corpo e não ao intelecto. Esse modelo de racionalidade,

essencialmente eurocêntrica, lançou paradigmas racistas sobre o pensamento
moderno e contaminou profundamente a musicologia nascente.

A ideia de primitivismo musical nasce no interior
do evolucionismo social, que organizava as

culturas humanas em estágios: 

profundidade técnica, autores como Edward B. Tylor, Lewis Henry Morgan e Herbert
Spencer estabeleceram o paradigma segundo o qual expressões culturais de povos

não europeus representariam estágios anteriores da evolução humana.

1. O evolucionismo cultural: a base do
“primitivismo musical”

No início do século XX, a chamada musicologia comparada (precursora da
etnomusicologia) consolidou o primitivismo musical. Carl Stumpf considerava que

sistemas musicais não europeus representavam formas pré-harmônicas. Via a música
europeia como ápice da racionalização sonora.   Embora tecnicamente sofisticado,

Erich von Hornbostel, ainda operava com categorias hierárquicas e classificava
músicas africanas como baseadas em “ritmos elementares”, em oposição à

“complexidade harmônica” europeia. Curt Sachs, em The Rise of Music in the Ancient
World, associava:

2. Musicologia comparada: a legitimação “científica”

Essa oposição será explicitamente desmontada por Francis Bebey décadas depois.



O primitivismo musical não era apenas acadêmico. Ele
servia a fins políticos. Administradores coloniais britânicos

e franceses tratavam a música africana como: folclore
infantil, superstição ritual, ruído tribal.

3. Antropologia colonial e administração imperial

Essa visão justificava a repressão de práticas musicais, a proibição
de tambores (como ocorreu em colônias francesas e nas
Américas), a ideia de que a África precisava ser “educada”

culturalmente. Ou seja:

👉 o primitivismo musical
legitimava o colonialismo.

Há ainda uma forma ambígua e perigosa de defesa do
primitivismo: o primitivismo estético. Compositores e artistas

como Stravinsky, Debussy, e até mesmo Pablo Picasso (nas artes
visuais) apropriaram-se de elementos africanos exaltando sua

“força instintiva”, sua “energia bruta”, sua “pureza pré-
civilizatória”. Embora pareça elogio, isso mantém a hierarquia: o
europeu pensa, o africano sente. Muniz Sodré chamaria isso de

“expropriação simbólica sem reconhecimento epistemológico”.

4. O “elogio” primitivista nas “vanguardas” europeias

A partir da segunda metade do século XX, a tese do primitivismo
musical começa a ruir. Francis Bebey mostra que polirritmia é

sistema, repetição é variação, oralidade é teoria incorporada.
Afirma que a música africana exige alta sofisticação cognitiva e

social. John Blacking, em “How Musical Is Man?” define música
como comportamento humano organizado, não como objeto

técnico. Demonstra que sociedades africanas possuem sistemas
musicais altamente estruturados. Gerhard Kubik analisa

microestruturas rítmicas africanas com rigor analítico e prova
matematicamente a complexidade dos sistemas. Por fim, Muniz

Sodré denuncia o racismo epistemológico e recoloca o corpo
como instância de pensamento.

A partir da segunda metade do século XX, a tese do primitivismo
musical começa a ruir. Francis Bebey mostra que polirritmia é

sistema, repetição é variação, oralidade é teoria incorporada.
Afirma que a música africana exige alta sofisticação cognitiva e

social. John Blacking, em “How Musical Is Man?” define música
como comportamento humano organizado, não como objeto

técnico. Demonstra que sociedades africanas possuem sistemas
musicais altamente estruturados. Gerhard Kubik analisa

microestruturas rítmicas africanas com rigor analítico e prova
matematicamente a complexidade dos sistemas. Por fim, Muniz

Sodré denuncia o racismo epistemológico e recoloca o corpo
como instância de pensamento.



 Mas ele sobrevive de forma implícita, por exemplo,
quando: a música africana é tratada apenas como 

Hoje, ninguém defende explicitamente o
primitivismo musical sem ser imediatamente

criticado.

5. Situação atual do debate

“ritmo”; a oralidade é vista como déficit; a música europeia é tomada como padrão
universal; a teoria só é reconhecida quando escrita. Ou seja: o primitivismo não
morreu — ele se sofisticou.

CONTRA A TESE DO
PRIMITIVISMO MUSICAL





..





oriundos da África e da
diáspora negra.

Ao longo do século XX, essa herança
africana seguiu se transformando e

dialogando com novas linguagens. O
samba urbano, por exemplo,

consolidou-se como símbolo nacional,
mas manteve sua base rítmica afro-

diaspórica. Mais adiante, a música
popular brasileira, o jazz brasileiro, o

funk carioca e o rap 

             música africana exerce influência
profunda, estruturante e permanente
sobre a música brasileira, não apenas

como herança histórica, mas como força
viva que continua a moldar ritmos,

estéticas, corporalidades e modos de
criação musical no Brasil contemporâneo. 

A

O uso da polirritmia, da síncope, do
chamado e resposta, do canto

percussivo e da centralidade do ritmo
são marcas diretas da musicalidade

africana presentes em expressões como o
samba, o maracatu, o jongo, o coco, o
afoxé, o ijexá, o batuque e os toques de
candomblé. Esses gêneros não apenas

preservam estruturas musicais africanas,
mas também recriam seus sentidos em 

Essa influência começa com o tráfico
transatlântico de africanos escravizados,
sobretudo de povos de matrizes banto,

iorubá e ewe-fon, que trouxeram consigo
sistemas rítmicos complexos, concepções
coletivas de música, instrumentos, cantos
responsoriais e uma relação indissociável
entre som, corpo, espiritualidade e vida

comunitária. 

No Brasil, esses elementos africanos se
enraizaram de forma criativa, dando
origem a matrizes fundamentais da

música nacional. 

incorporaram, cada um à sua maneira,
princípios rítmicos, timbrísticos e

performáticos 

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O

diálogo com a realidade social
brasileira, especialmente
nas comunidades negras

urbanas e rurais.



produções brasileiras atuais,
sobretudo na  música 

eletrônica, no pop e na
cena independente.

produções brasileiras atuais,
sobretudo na  música 

N

Outro exemplo é o kuduro, gênero
surgido em Angola, caracterizado por
batidas eletrônicas aceleradas, dança

vigorosa e linguagem urbana periférica.
No Brasil, o kuduro dialoga especialmente

com o funk, o passinho e outras
expressões da cultura de favela,

reforçando conexões entre juventudes
negras da África e da diáspora. Da mesma
forma, estilos como o afrobeats (em sua 

o século XXI, observa-se uma
intensificação explícita do diálogo direto
entre a música brasileira e as produções
africanas contemporâneas. Ritmos como

o afrobeat, criado por Fela Kuti na
Nigéria, com sua fusão de música

tradicional iorubá, highlife, jazz e funk,
influenciam artistas brasileiros tanto na

estrutura rítmica quanto no engajamento
político e na estética sonora. Bandas e
coletivos no Brasil incorporam grooves
repetitivos, linhas de sopro marcantes e

longas sessões rítmicas que remetem
diretamente ao afrobeat.

também encontram 
ressonância em

eletrônica, no pop e na cena
independente.

vertente pop contemporânea),
o amapiano sul-africano 

e o gqom 

Essas trocas demonstram que a influência
africana na música brasileira não é um

fenômeno do passado, mas um processo
contínuo de reinvenção. 

A África não aparece apenas como origem
distante, mas como presença

contemporânea, que inspira estéticas,
discursos políticos, formas de produção e

afirmações identitárias. 

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O





Os povos ewe-fon, originários da região
que hoje corresponde ao sul do Benim,

Togo e Gana, trouxeram sistemas
musicais de extrema complexidade

rítmica e organizacional. Sua tradição é
conhecida pela precisão dos conjuntos

de tambores, nos quais cada
instrumento desempenha uma função

específica dentro de um todo altamente
coordenado.

      s iorubás, oriundos da região do atual
sudoeste da Nigéria e do Benim,

trouxeram ao Brasil um sistema cultural
altamente estruturado, no qual música,

religião e organização social estão
profundamente interligadas. 

Na tradição iorubá, a música é
linguagem sagrada, capaz de invocar

forças espirituais (orixás) e de
organizar o tempo ritual.

O sistema rítmico iorubá é marcado pela
polirritmia sofisticada, pelo uso de

tambores afináveis como o atabaque e
o batá, e por padrões rítmicos

específicos associados a cada divindade. 

O

No Brasil, essa matriz se preserva de
forma especialmente forte nos
terreiros de candomblé, mas

também influencia gêneros
profanos, como o afoxé, o ijexá e o

samba. A musicalidade iorubá
contribuiu decisivamente para a
noção brasileira de ritmo como

linguagem expressiva e
espiritualizada.

A música ewe-fon se estrutura em
camadas rítmicas sobrepostas, com

padrões assimétricos e variações
constantes, exigindo escuta coletiva

aguçada e profundo senso de
interdependência entre os músicos. 

Cada orixá possui um ritmo, um
andamento, um gesto corporal e

uma sonoridade própria,
evidenciando a conexão orgânica
entre som e movimento. O canto 

responsorial, novamente,
estrutura a relação entre solista

e coro, refletindo uma
concepção coletiva da música.

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O

O canto responsorial e a dança ritual
são fundamentais, e a performance
musical funciona como espaço de
transmissão de memória histórica,

mitos e valores sociais.

Povos de matriz iorubá



O som organiza o tempo social, marca
ritos de passagem, celebra o trabalho, o

luto, a guerra e a festa. 

Essa visão contrasta com a lógica
ocidental de música como produto
isolado e ajuda a explicar por que a
música brasileira é tão marcada pela

corporeidade, pela participação 
coletiva e pela pulsação rítmica.

Ao se reenraizarem no Brasil, essas
matrizes africanas não apenas

sobreviveram, mas se transformaram,
criando linguagens novas sem romper

com seus fundamentos. 

Elas constituem o alicerce afro-
diaspórico da música brasileira e

explicam por que, ainda hoje, o Brasil
reconhece no ritmo, no corpo e na
coletividade alguns de seus traços

culturais mais potentes e identitários.

No Brasil, essa matriz influenciou
fortemente o candomblé jeje, o

tambor de mina e outras
expressões afro-religiosas e musicais

do Norte e do Nordeste. 

Música, corpo e espiritualidade

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O

Nas três matrizes — banto, iorubá e
ewe-fon — a música nunca se separa do
corpo nem da espiritualidade. Dançar é

uma forma de escutar, tocar é uma forma
de rezar, cantar é uma forma de narrar a

história coletiva. 

A concepção ewe-fon reforça a ideia de
que a música é um acontecimento

coletivo, em que ninguém toca sozinho
e o sentido emerge da interação.





ÁFRICA
DIVERSIDADE, CIVILIZAÇÃO E MÚSICA



P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O

O continente africano é, na verdade, um
vasto mosaico de povos, línguas, sistemas

políticos, cosmologias e expressões
artísticas. Essa diversidade é o ponto de

partida fundamental para compreender a
riqueza e a complexidade de suas tradições
musicais, bem como sua influência decisiva
na formação das culturas afro-diaspóricas,

especialmente no Brasil.

O continente africano é, na verdade, um
vasto mosaico de povos, línguas, sistemas

políticos, cosmologias e expressões
artísticas. Essa diversidade é o ponto de

partida fundamental para compreender a
riqueza e a complexidade de suas tradições
musicais, bem como sua influência decisiva
na formação das culturas afro-diaspóricas,

especialmente no Brasil.

A África é o berço da humanidade e
também um dos mais antigos centros de

elaboração cultural do mundo.

A África é o berço da humanidade e
também um dos mais antigos centros de

elaboração cultural do mundo.

Muito antes da colonização europeia, já
existiam ali reinos, impérios e cidades
organizadas, como Mali, Songhai, Oyo,
Benim, Congo e Kongo, que possuíam

sistemas sofisticados de governo, comércio,
educação e produção artística. 

A música, nesses contextos, não ocupava
um lugar periférico: ela era um eixo

estruturante da vida social, atravessando o
cotidiano, o trabalho, a política e a

espiritualidade.

Muito antes da colonização europeia, já
existiam ali reinos, impérios e cidades
organizadas, como Mali, Songhai, Oyo,
Benim, Congo e Kongo, que possuíam

sistemas sofisticados de governo, comércio,
educação e produção artística. 

A música, nesses contextos, não ocupava
um lugar periférico: ela era um eixo

estruturante da vida social, atravessando o
cotidiano, o trabalho, a política e a

espiritualidade.

Falar de música africana exige, antes de
tudo, romper com uma ideia

profundamente arraigada no imaginário
ocidental: a noção de uma África

homogênea, estática ou primitiva. 

Falar de música africana exige, antes de
tudo, romper com uma ideia

profundamente arraigada no imaginário
ocidental: a noção de uma África

homogênea, estática ou primitiva. 



Ao se reenraizarem no Brasil, essas
matrizes africanas não apenas

sobreviveram, mas se transformaram,
criando linguagens novas sem romper

com seus fundamentos. 

Diferentemente da concepção ocidental
moderna, que tende a separar arte,

religião, política e vida cotidiana, muitas
sociedades africanas concebem a música

como uma linguagem total. 

O som, o corpo e o território formam um
sistema integrado, no qual a música só
existe plenamente quando vivida em

comunidade.

O som, o corpo e o território formam um
sistema integrado, no qual a música só
existe plenamente quando vivida em

comunidade.

Música como linguagem civilizatória

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O

Diferentemente da concepção ocidental
moderna, que tende a separar arte,

religião, política e vida cotidiana, muitas
sociedades africanas concebem a música

como uma linguagem total. 

Elas constituem o alicerce afro-
diaspórico da música brasileira e

explicam por que, ainda hoje, o Brasil
reconhece no ritmo, no corpo e na
coletividade alguns de seus traços

culturais mais potentes e identitários.

Nesse sentido, a música africana deve
ser entendida como uma tecnologia

social: um conjunto de saberes
capazes de produzir coesão, transmitir
valores, preservar a memória histórica

e regular o tempo social. 

Nesse sentido, a música africana deve
ser entendida como uma tecnologia

social: um conjunto de saberes
capazes de produzir coesão, transmitir
valores, preservar a memória histórica

e regular o tempo social. 

Ritmos marcam o início e o fim das
jornadas de trabalho, orientam

celebrações coletivas, acompanham
ritos de passagem e sustentam práticas

espirituais. 

Ritmos marcam o início e o fim das
jornadas de trabalho, orientam

celebrações coletivas, acompanham
ritos de passagem e sustentam práticas

espirituais. 











De modo semelhante, Bebey confronta
a associação entre repetição e pobreza
formal. No pensamento musical
ocidental moderno, a repetição é
frequentemente interpretada como
falta de desenvolvimento ou
criatividade. Bebey, contudo, evidencia
que, nas tradições africanas, a
repetição constitui um princípio
estético e epistemológico. Ela permite a
construção de estados de escuta,
participação coletiva e variação
progressiva, nos quais pequenas
mudanças rítmicas, timbrísticas ou
performáticas adquirem grande
densidade expressiva. Repetir, nesse
contexto, não é reproduzir
mecanicamente, mas aprofundar,
explorar e reinscrever sentidos no
tempo. Outro ponto central da crítica
de Bebey refere-se à desqualificação da
oralidade como sistema de
transmissão de conhecimento. A
ausência de notação escrita foi
frequentemente interpretada como
ausência de teoria musical. Bebey
desmonta essa premissa ao afirmar
que a teoria existe, mas é incorporada
no corpo, na memória e na prática
social. O conhecimento musical é
transmitido por meio da escuta atenta,
da observação, da repetição orientada
e da participação em contextos rituais
e comunitários. Trata-se de um sistema
pedagógico sofisticado, no qual
aprender música é inseparável de
aprender modos de estar no mundo.

Ao valorizar  a  oral idade,  Bebey não
a romantiza,  mas a  reconhece como
forma legít ima de organização do
saber.  A música africana,  nesse
sentido,  é  tanto prática estética
quanto forma de pensamento.  Seus
princípios não estão codif icados em
partituras,  mas inscritos em
estruturas r ítmicas,  gestos
corporais ,  narrativas sonoras e
relações sociais .  

Essa perspectiva exige uma escuta
descolonizada,  capaz de reconhecer
teorias que não se 
apresentam nos moldes
eurocêntricos da escrita  
e  da abstração formal .

A Oralidade como sistema de
conhecimento

A Oralidade como sistema de
conhecimento





ÁFRICA
AUSTRAL



ascido em 1939, em Witbank,
África do Sul, Masekela cresceu
sob o peso do apartheid, esse

sistema que não apenas segregava
corpos, mas tentava asfixiar

futuros. Ainda jovem, encontrou
no trompete um caminho de

sobrevivência simbólica. Conta-se
que foi incentivado por Trevor

Huddleston, um padre anglicano
antiapartheid, que lhe deu seu

primeiro instrumento. Não é um
detalhe irrelevante: desde o início,

sua música nasce do encontro
entre arte e ética.

ascido em 1939, em Witbank,
África do Sul, Masekela cresceu
sob o peso do apartheid, esse

sistema que não apenas segregava
corpos, mas tentava asfixiar

futuros. Ainda jovem, encontrou
no trompete um caminho de

sobrevivência simbólica. Conta-se
que foi incentivado por Trevor

Huddleston, um padre anglicano
antiapartheid, que lhe deu seu

primeiro instrumento. Não é um
detalhe irrelevante: desde o início,

sua música nasce do encontro
entre arte e ética.

N

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O

Hugh Masekela foi profundamente
influenciado pelo jazz, mas nunca o

tratou como importação colonial. Pelo
contrário: ele “africanizou” o jazz,

devolvendo-lhe aquilo que a diáspora
havia espalhado pelo Atlântico. Em suas
mãos, o jazz deixa de ser apenas estilo
e volta a ser processo — improvisação

como liberdade, síncope como recusa à
ordem rígida. Algo que dialoga

diretamente com a ideia de liberdade
negativa em Isaiah Berlin: não ser
impedido de criar, de respirar, de

existir.

Hugh Masekela foi profundamente
influenciado pelo jazz, mas nunca o

tratou como importação colonial. Pelo
contrário: ele “africanizou” o jazz,

devolvendo-lhe aquilo que a diáspora
havia espalhado pelo Atlântico. Em suas
mãos, o jazz deixa de ser apenas estilo
e volta a ser processo — improvisação

como liberdade, síncope como recusa à
ordem rígida. Algo que dialoga

diretamente com a ideia de liberdade
negativa em Isaiah Berlin: não ser
impedido de criar, de respirar, de

existir.

O exílio, imposto pelo regime sul-africano
após o massacre de Sharpeville (1960),
marcou profundamente sua trajetória.

Nos Estados Unidos, Masekela conviveu
com gigantes como Miles Davis, Dizzy
Gillespie, John Coltrane, mas também

com figuras do movimento negro, como
Malcolm X e Stokely Carmichael. Essa

convivência ampliou sua visão: ele
compreendeu que a luta sul-africana fazia
parte de um sistema global de opressões.

Sua música, então, tornou-se
internacional sem jamais perder o

sotaque africano.

O exílio, imposto pelo regime sul-africano
após o massacre de Sharpeville (1960),
marcou profundamente sua trajetória.

Nos Estados Unidos, Masekela conviveu
com gigantes como Miles Davis, Dizzy
Gillespie, John Coltrane, mas também

com figuras do movimento negro, como
Malcolm X e Stokely Carmichael. Essa

convivência ampliou sua visão: ele
compreendeu que a luta sul-africana fazia
parte de um sistema global de opressões.

Sua música, então, tornou-se
internacional sem jamais perder o

sotaque africano.

Ouça: Bring Him Back
Home (Nelson Mandela)
Ouça: Bring Him Back

Home (Nelson Mandela)

H U G H  M A S S E K E L A

MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

https://open.spotify.com/track/1cbl73xVGizgHFpS3KlRi6?si=EIJW_erFQMaeULst1nqmyg
https://open.spotify.com/track/1cbl73xVGizgHFpS3KlRi6?si=EIJW_erFQMaeULst1nqmyg
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO0DtYax?si=VbFf-Zl1TDSsJYDifXoAew&pi=i2Txbox4QeWXb


P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O

É nesse contexto que surge a
chimurenga music. Chimurenga

significa “luta” ou “insurreição” em
shona, e o termo remete às guerras de

libertação do povo zimbabuano.
Mapfumo não inventa um gênero do

nada; ele reprograma a música
tradicional, sobretudo a da mbira
dzavadzimu, instrumento sagrado
associado à comunicação com os

ancestrais. O gesto é profundamente
filosófico: ao levar a mbira para a

guitarra elétrica, Mapfumo afirma que o
espírito ancestral pode habitar a
modernidade sem se corromper.

É nesse contexto que surge a
chimurenga music. Chimurenga

significa “luta” ou “insurreição” em
shona, e o termo remete às guerras de

libertação do povo zimbabuano.
Mapfumo não inventa um gênero do

nada; ele reprograma a música
tradicional, sobretudo a da mbira
dzavadzimu, instrumento sagrado
associado à comunicação com os

ancestrais. O gesto é profundamente
filosófico: ao levar a mbira para a

guitarra elétrica, Mapfumo afirma que o
espírito ancestral pode habitar a
modernidade sem se corromper.

Durante a luta contra o regime colonial
branco, Mapfumo tornou-se uma voz
incômoda. Suas letras, cantadas em

shona, escapavam à censura imediata dos
colonizadores, mas eram perfeitamente
compreendidas pelo povo. Aqui reside
uma genialidade estratégica: a música

funciona como código coletivo, algo que
Michel de Certeau chamaria de “tática dos

fracos” — formas sutis de resistência
dentro de sistemas opressores. Não por

acaso, Mapfumo foi preso diversas vezes.
Após a independência do Zimbábue, em

1980Mapfumo manteve uma postura
crítica em relação ao governo de Robert

Mugabe
Ouça: VANHU VANTEMAOuça: VANHU VANTEMA

T H O M A S  M A P F U M O

ascido em 1945, na então Rodésia ascido em 1945, na então Rodésia N
do Sul (atual Zimbábue), Mapfumo

cresceu sob um regime colonial que
tentava apagar não apenas direitos, mas

cosmovisões inteiras. Desde cedo
percebeu que o domínio europeu não
operava só pela violência física, mas

também pela reorganização simbólica
do mundo - língua, religião, estética,

som. Sua resposta foi brilhante em sua
simplicidade: se o colonialismo tentou

silenciar a ancestralidade, a música
deveria fazê-la falar de novo.

do Sul (atual Zimbábue), Mapfumo
cresceu sob um regime colonial que

tentava apagar não apenas direitos, mas
cosmovisões inteiras. Desde cedo

percebeu que o domínio europeu não
operava só pela violência física, mas

também pela reorganização simbólica
do mundo - língua, religião, estética,

som. Sua resposta foi brilhante em sua
simplicidade: se o colonialismo tentou

silenciar a ancestralidade, a música
deveria fazê-la falar de novo.

MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

https://youtu.be/AyUMhVefoY0
https://open.spotify.com/artist/4kfGq6bSxmsRIfwfqytM7o?si=_pxGFjD_Rsii-Vxhrvf9JQ


Composta por lâminas metálicas fixadas a uma
tábua de madeira e tocada com os polegares,
ela é, antes de tudo, um meio de comunicação
com os vadzimu, os ancestrais do povo shona,

no Zimbábue. 

A palavra “chimurenga”, em shona, significa
“luta” ou “revolta” e designa as guerras de

libertação do Zimbábue contra o
colonialismo. 

Mbira
dzavadzimu

Mbira
dzavadzimu

Seu som metálico, circular e hipnótico não
busca espetáculo, mas presença: repete-se
como um mantra porque opera num tempo
não linear, um tempo ritual, onde passado,

presente e futuro coexistem. 

Quando esse termo passa a nomear uma
música, algo decisivo acontece: a resistência
deixa de ser apenas fato político e se torna

linguagem estética, memória viva em
circulação.

Nas cerimônias bira, a mbira convoca os
mortos para orientar os vivos, ensinando que a
sabedoria não nasce da pressa, mas da escuta.

https://www.youtube.com/watch?v=lwpnGryE6Uk&t=75s
https://www.youtube.com/watch?v=lwpnGryE6Uk&t=75s


P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: DELAOuça: DELA

J O H N N Y  C L E G GN

Com bandas como Juluka e, mais tarde,
Savuka, Clegg realizou algo quase

impensável naquele contexto: grupos
multirraciais tocando juntos, cantando

em zulu e inglês, dançando coreografias
tradicionais africanas diante de plateias

segregadas por lei. Isso não era
metáfora; era infração direta. Seus

shows eram frequentemente
interrompidos pela polícia, e suas

músicas, censuradas. Ainda assim, ele
persistiu. 

Com bandas como Juluka e, mais tarde,
Savuka, Clegg realizou algo quase

impensável naquele contexto: grupos
multirraciais tocando juntos, cantando

em zulu e inglês, dançando coreografias
tradicionais africanas diante de plateias

segregadas por lei. Isso não era
metáfora; era infração direta. Seus

shows eram frequentemente
interrompidos pela polícia, e suas

músicas, censuradas. Ainda assim, ele
persistiu. 

ascido em 1953, na Inglaterra, eascido em 1953, na Inglaterra, e
criado na África do Sul, Johnny Clegg

poderia ter ocupado o lugar confortável
do observador branco. Preferiu o risco.

Ainda jovem, mergulhou na cultura
zulu, aprendendo a língua, os ritmos, os

gestos corporais e as danças
tradicionais. 

criado na África do Sul, Johnny Clegg
poderia ter ocupado o lugar confortável
do observador branco. Preferiu o risco.

Ainda jovem, mergulhou na cultura
zulu, aprendendo a língua, os ritmos, os

gestos corporais e as danças
tradicionais. 

Musicalmente, Johnny Clegg criou uma
síntese rara: combinou estruturas do rock

e do folk ocidental com ritmos zulus,
padrões de chamada e resposta, linhas

percussivas e dança como elemento
narrativo. Seu corpo em movimento fazia
parte da música — lembrando que, nas
culturas africanas, som e gesto nunca

estiveram separados. 

Musicalmente, Johnny Clegg criou uma
síntese rara: combinou estruturas do rock

e do folk ocidental com ritmos zulus,
padrões de chamada e resposta, linhas

percussivas e dança como elemento
narrativo. Seu corpo em movimento fazia
parte da música — lembrando que, nas
culturas africanas, som e gesto nunca

estiveram separados. 

MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

Não como apropriação superficial, mas
como aprendizado rigoroso, quase

iniciático. Estudou antropologia social,
mas sua verdadeira tese foi escrita no
palco: mostrar que a cultura, quando
vivida de verdade, dissolve fronteiras

artificiais. Por isso passou a ser
chamado de “o zulu branco” — um
rótulo imperfeito, mas revelador do

incômodo que ele provocava.

Não como apropriação superficial, mas
como aprendizado rigoroso, quase

iniciático. Estudou antropologia social,
mas sua verdadeira tese foi escrita no
palco: mostrar que a cultura, quando
vivida de verdade, dissolve fronteiras

artificiais. Por isso passou a ser
chamado de “o zulu branco” — um
rótulo imperfeito, mas revelador do

incômodo que ele provocava.

Ao dançar, Clegg afirmava algo simples e
poderoso: o corpo também pensa.

Canções como “Asimbonanga”,
homenagem a Nelson Mandela quando

este ainda estava preso, tornaram-se
hinos internacionais. Mas o mais

impressionante é que elas não soam
como slogans. canções atravessadas por

melancolia, esperança e dignidade. 

Ao dançar, Clegg afirmava algo simples e
poderoso: o corpo também pensa.

Canções como “Asimbonanga”,
homenagem a Nelson Mandela quando

este ainda estava preso, tornaram-se
hinos internacionais. Mas o mais

impressionante é que elas não soam
como slogans. canções atravessadas por

melancolia, esperança e dignidade. 

https://open.spotify.com/intl-pt/track/4lREWdy8FhQvZgRRZWzGUv?si=e71b26a4786b455f
https://open.spotify.com/intl-pt/track/4lREWdy8FhQvZgRRZWzGUv?si=e71b26a4786b455f
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/7idPv1alc0mcEhEsKlMV2O?si=dwDoIp8YRSGS6oxN-CwACA


P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: There Comes a TimeOuça: There Comes a Time

E L E MO T HO

Sua obra articula tradição e
contemporaneidade com rara

elegância. Elemotho não folcloriza a
cultura basotho, tampouco a

enclausura no passado. Ele a reinscreve
no presente, combinando instrumentos

tradicionais com arranjos modernos,
guitarras sutis, percussões delicadas e

uma produção que dialoga com o
circuito internacional da world music

sem se submeter a seus clichês. É uma
música que viaja, mas não se

desenraíza. Como diria Édouard
Glissant, ela pratica uma relação, não

uma diluição.

Sua obra articula tradição e
contemporaneidade com rara

elegância. Elemotho não folcloriza a
cultura basotho, tampouco a

enclausura no passado. Ele a reinscreve
no presente, combinando instrumentos

tradicionais com arranjos modernos,
guitarras sutis, percussões delicadas e

uma produção que dialoga com o
circuito internacional da world music

sem se submeter a seus clichês. É uma
música que viaja, mas não se

desenraíza. Como diria Édouard
Glissant, ela pratica uma relação, não

uma diluição.

Elemotho é cantor, compositorlemotho é cantor, compositor
e multi-instrumentista,

profundamente enraizado na
tradição basotho. Seu instrumento

central é o lesiba, aerofone ancestral
do Lesoto, feito tradicionalmente

com madeira, corda e pena, cujo som
grave e sibilante parece emergir mais
da respiração do que do sopro. Tocar

lesiba é quase um exercício
meditativo, e Elemotho faz desse

gesto uma assinatura estética: sua
música respira junto com a

montanha, com o vento, com o
tempo lento da vida pastoral. Não há
pressa em suas canções; há escuta.

e multi-instrumentista,
profundamente enraizado na

tradição basotho. Seu instrumento
central é o lesiba, aerofone ancestral

do Lesoto, feito tradicionalmente
com madeira, corda e pena, cujo som
grave e sibilante parece emergir mais
da respiração do que do sopro. Tocar

lesiba é quase um exercício
meditativo, e Elemotho faz desse

gesto uma assinatura estética: sua
música respira junto com a

montanha, com o vento, com o
tempo lento da vida pastoral. Não há
pressa em suas canções; há escuta. As letras de Elemotho — cantadas em

sesotho — são profundamente poéticas e
éticas. Falam da terra, da ancestralidade,

da relação entre gerações, da
responsabilidade coletiva e da fragilidade

humana diante do mundo natural. 

MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

Há nelas uma sabedoria que não se
impõe, mas se oferece. Em tempos de

excesso de ruído, sua música lembra que
o conhecimento também pode vir em tom
baixo. Algo que ecoa a tradição filosófica
africana do ubuntu: o indivíduo só existe

plenamente em relação com o outro e
com a comunidade.

https://www.youtube.com/watch?v=mFk7rmQq04Q&list=RDmFk7rmQq04Q&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO33nN4L?si=ddbb15db82e4472e


Culturalmente, a lesiba não é instrumento
de espetáculo, mas de introspecção. Ela

acompanha a solidão do pastoreio, a
vigília, o pensamento longo. 

A lesiba é um dos instrumentos mais poéticos e
singulares do sul da África, particularmente associado ao
povo Basotho, do atual Lesoto e regiões da África do Sul. 

LESIBALESIBA

À primeira vista, trata-se de um arco musical rústico: um
bastão de madeira, uma única corda e, na extremidade,
um pequeno pedaço de pena ou palheta vegetal. Mas

essa simplicidade engana. 

A lesiba é, na verdade, um laboratório acústico ancestral.

Sua música não se organiza em melodias
exuberantes, mas em drones,

microvariações, pulsações que lembram o
batimento da própria atenção. 

Claude Lévi-Strauss diria que ela pertence
a uma “música do pensamento”, anterior

à separação entre arte e vida. 



P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: pulaOuça: pula

S E L L O  G A L A N E

Galane tornou-se uma das vozes mais
respeitadas na preservação e

transformação de formas musicais
tradicionais africanas. Ele é

frequentemente creditado como o pai do
“Free Kiba”, um movimento e estilo
musical que detribaliza e revitaliza a

música tradicional kiba, usando
instrumentos modernos como saxofones,
guitarras e bateria, sem perder o espírito

ancestral desse gênero.  

Galane tornou-se uma das vozes mais
respeitadas na preservação e

transformação de formas musicais
tradicionais africanas. Ele é

frequentemente creditado como o pai do
“Free Kiba”, um movimento e estilo
musical que detribaliza e revitaliza a

música tradicional kiba, usando
instrumentos modernos como saxofones,
guitarras e bateria, sem perder o espírito

ancestral desse gênero.  

sello Galane é um músico, ello Galane é um músico, 
compositor, percussionista, educador e

estudioso sul-africano cujo trabalho
transcende as fronteiras entre tradição e

invenção musical. 

compositor, percussionista, educador e
estudioso sul-africano cujo trabalho

transcende as fronteiras entre tradição e
invenção musical. 

Para ele, cantar em várias línguas
africanas e colaborar com músicos de

diferentes partes do mundo faz parte de
expandir a música além das fronteiras

impostas pela segregação e pelo racismo
— um desafio à “violência epistêmica” de

rótulos simplistas como “jazz”.

Para ele, cantar em várias línguas
africanas e colaborar com músicos de

diferentes partes do mundo faz parte de
expandir a música além das fronteiras

impostas pela segregação e pelo racismo
— um desafio à “violência epistêmica” de

rótulos simplistas como “jazz”.

MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

Nascido em Hammanskraal, África do
Sul, em 1966, ele cresceu num

ambiente profundamente musical: sua
mãe era cantora e seu pai um líder de

dança e música tradicional kiba — estilo
ritual e comunitário dos povos Pedi e

Northern Ndebele. 

Nascido em Hammanskraal, África do
Sul, em 1966, ele cresceu num

ambiente profundamente musical: sua
mãe era cantora e seu pai um líder de

dança e música tradicional kiba — estilo
ritual e comunitário dos povos Pedi e

Northern Ndebele. 

Sua abordagem não é meramente
estilística, mas filosófica e política:

Galane critica o tribalismo e enfatiza
que a música africana deve ser

abordada como expressão humana
universal, não simplesmente como arte
étnica confinada a uma comunidade. 

Sua abordagem não é meramente
estilística, mas filosófica e política:

Galane critica o tribalismo e enfatiza
que a música africana deve ser

abordada como expressão humana
universal, não simplesmente como arte
étnica confinada a uma comunidade. 

Acadêmico também respeitado, Sello
Galane possui um PhD em Musicologia

pela University of Pretoria, onde
aprofundou suas pesquisas em música
tradicional sul-africana e na obra do

mestre Phillip Tabane, um ícone do
gênero Malombo. 

Acadêmico também respeitado, Sello
Galane possui um PhD em Musicologia

pela University of Pretoria, onde
aprofundou suas pesquisas em música
tradicional sul-africana e na obra do

mestre Phillip Tabane, um ícone do
gênero Malombo. 

Essa formação o transformou não apenas
num performer, mas num pensador e

pedagogo da música africana, articulando
teoria, prática e ensino numa só trajetória. 

Essa formação o transformou não apenas
num performer, mas num pensador e

pedagogo da música africana, articulando
teoria, prática e ensino numa só trajetória. 

https://www.youtube.com/watch?v=XFTLAFmLpes&list=RDXFTLAFmLpes&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=XFTLAFmLpes&list=RDXFTLAFmLpes&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=GqQfHFzZODg


P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: malaikaOuça: malaika

M I R I A M  M A K E B A

Nascida em Joanesburgo, na África do
Sul, Makeba cresceu em um contexto de
profunda segregação racial. Desde cedo,
sua experiência de vida foi marcada pela

violência estrutural do apartheid,
sistema que regulava não apenas os

espaços urbanos e os direitos civis, mas
também as possibilidades de existência

simbólica da população negra sul-
africana. Sua voz emerge desse contexto

não como exotismo ou folclore, mas
como afirmação política de humanidade.
Musicalmente, Miriam Makeba dialogou
com tradições vocais africanas, canções

de trabalho, cantos cerimoniais e
repertórios urbanos sul-africanos,

articulando-os a linguagens do jazz, do
folk e da música popular internacional. 

Nascida em Joanesburgo, na África do
Sul, Makeba cresceu em um contexto de
profunda segregação racial. Desde cedo,
sua experiência de vida foi marcada pela

violência estrutural do apartheid,
sistema que regulava não apenas os

espaços urbanos e os direitos civis, mas
também as possibilidades de existência

simbólica da população negra sul-
africana. Sua voz emerge desse contexto

não como exotismo ou folclore, mas
como afirmação política de humanidade.
Musicalmente, Miriam Makeba dialogou
com tradições vocais africanas, canções

de trabalho, cantos cerimoniais e
repertórios urbanos sul-africanos,

articulando-os a linguagens do jazz, do
folk e da música popular internacional. 

Miriam Makeba (1932–2008), iriam Makeba (1932–2008), 
conhecida mundialmente como “Mama

Africa”, foi uma das figuras mais
importantes da música africana do

século XX e uma das vozes políticas mais
contundentes contra o apartheid sul-

africano. Cantora, compositora e
ativista, Makeba construiu uma

trajetória em que música e luta política
se tornaram indissociáveis, afirmando a

arte como instrumento de dignidade,
memória e resistência.

conhecida mundialmente como “Mama
Africa”, foi uma das figuras mais

importantes da música africana do
século XX e uma das vozes políticas mais

contundentes contra o apartheid sul-
africano. Cantora, compositora e
ativista, Makeba construiu uma

trajetória em que música e luta política
se tornaram indissociáveis, afirmando a

arte como instrumento de dignidade,
memória e resistência.

MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

https://www.youtube.com/watch?v=Q1UID0vEeqI&list=RDQ1UID0vEeqI&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=Q1UID0vEeqI&list=RDQ1UID0vEeqI&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO0Ca06w?si=06aa5500e40d4c15




Canções como Pata Pata, The Click Song
(Qongqothwane) e Malaika tornaram-se

mundialmente conhecidas, mas nunca
foram descoladas de seu enraizamento

cultural. Ao cantar em línguas africanas —
como xhosa, zulu e suaíli — Makeba

desafiava a lógica colonial que
pressupunha a inferioridade ou a

incompreensibilidade dessas expressões.

Seu exílio forçado, iniciado no final dos anos
1950 após denunciar o apartheid em fóruns

internacionais, transformou-a em uma
artista global. Proibida de retornar à África

do Sul por décadas, Makeba utilizou os
palcos do mundo como trincheiras políticas.

Ao contrário da imagem frequentemente
projetada sobre artistas africanos como
“naturais”, “instintivos” ou “primitivos”,

Miriam Makeba apresentou ao mundo uma
música profundamente consciente,

sofisticada e estrategicamente situada. 

Sua obra demonstra que tradição não é
sinônimo de passado imóvel, mas campo

vivo de criação, atualização e enfrentamento
histórico. Sua presença de palco, sua

corporalidade e sua estética afirmavam o
corpo negro não como objeto, mas como
sujeito político, cantor da própria história.

M I R I A M  M A K E B A

https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO0Ca06w?si=06aa5500e40d4c15


Miriam Makeba retornou à África do
Sul apenas após o fim do apartheid,
sendo recebida como símbolo
nacional e continental. Sua trajetória
permanece como referência 
fundamental para
compreender a música
africana e afro-
diaspórica não apenas
como expressão
artística, mas como
linguagem ética, 
política e civilizatória.

Mais do que uma cantora, Miriam
Makeba foi uma intelectual da

música, cuja obra ensina que
cantar também é testemunhar,

denunciar, curar e imaginar
futuros possíveis. 

Seu legado ecoa como 
prova de que, mesmo 

diante da violência do 
silenciamento, o corpo

que canta insiste — e
transforma o mundo em

escuta.

M I R I A M  M A K E B A

https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO0Ca06w?si=06aa5500e40d4c15


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça:  HOMELESSOuça:  HOMELESS

L a d y s m i t h  B l a c k
M a m b a z o

Fundado no início da década de 1960 por
Joseph Shabalala, o grupo nasceu em um

contexto de migração forçada e
exploração do trabalho negro sob o

apartheid. O isicathamiya — termo que
remete a “pisar suavemente” — surgiu

entre trabalhadores zulus que viviam em
hostels urbanos e cantavam à noite, em

competições vocais informais. 

Fundado no início da década de 1960 por
Joseph Shabalala, o grupo nasceu em um

contexto de migração forçada e
exploração do trabalho negro sob o

apartheid. O isicathamiya — termo que
remete a “pisar suavemente” — surgiu

entre trabalhadores zulus que viviam em
hostels urbanos e cantavam à noite, em

competições vocais informais. 

Sua sonoridade evidencia sofisticação
harmônica, precisão rítmica e uma

concepção musical em que repetição
não é pobreza formal, mas

aprofundamento expressivo. 

Sua sonoridade evidencia sofisticação
harmônica, precisão rítmica e uma

concepção musical em que repetição
não é pobreza formal, mas

aprofundamento expressivo. 

O nome do grupo carrega forte simbolismo:
Ladysmith, cidade natal de Shabalala; Black,
referência aos bois negros, considerados os
mais fortes; Mambazo, machado em zulu,

indicando a potência vocal do grupo.
Musicalmente, o Ladysmith Black Mambazo

desmonta estereótipos coloniais sobre a
música africana.

Trata-se de um canto a cappella,
profundamente polifônico, baseado em

harmonias densas, alternância entre solista
e coro, controle rigoroso da respiração e

movimentos corporais discretos, que
articulam som, corpo e disciplina coletiva. 

Trata-se de um canto a cappella,
profundamente polifônico, baseado em

harmonias densas, alternância entre solista
e coro, controle rigoroso da respiração e

movimentos corporais discretos, que
articulam som, corpo e disciplina coletiva. 

A projeção internacional do grupo se
intensificou a partir da parceria com Paul

Simon, no álbum Graceland (1986).

A projeção internacional do grupo se
intensificou a partir da parceria com Paul

Simon, no álbum Graceland (1986).

Diferentemente de muitos projetos
“world music” dos anos 1980, o

Ladysmith não diluiu sua linguagem
musical para o mercado global: levou o

mundo até ela.

Diferentemente de muitos projetos
“world music” dos anos 1980, o

Ladysmith não diluiu sua linguagem
musical para o mercado global: levou o

mundo até ela.

Embora essa colaboração tenha gerado
debates sobre apropriação cultural, ela

também abriu caminhos inéditos para que o
grupo se tornasse protagonista de sua

própria narrativa, mantendo o isicathamiya
como centro de sua produção. 

Embora essa colaboração tenha gerado
debates sobre apropriação cultural, ela

também abriu caminhos inéditos para que o
grupo se tornasse protagonista de sua

própria narrativa, mantendo o isicathamiya
como centro de sua produção. 

O Ladysmith Black Mambazo Ladysmith Black Mambazo 
é um dos grupos vocais mais importantes

da história da música africana e da
diáspora negra, reconhecido mundialmente

por levar o isicathamiya, tradição coral
zulu da África do Sul, aos grandes palcos

internacionais sem romper com suas raízes
comunitárias, espirituais e políticas.

é um dos grupos vocais mais importantes
da história da música africana e da

diáspora negra, reconhecido mundialmente
por levar o isicathamiya, tradição coral
zulu da África do Sul, aos grandes palcos

internacionais sem romper com suas raízes
comunitárias, espirituais e políticas.

https://open.spotify.com/intl-pt/track/1Kutky9CBvgvbCm4T5vn1Z?si=a2727cfd3fde47f5
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO28fcwD?si=566ffb8957d34a82
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO28fcwD?si=566ffb8957d34a82




MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: MannenbergOuça: Mannenberg

A b d u l l a h  I b r a h i m
( D o l l a r  B r a n d )A bdullah Ibrahim é um daqueles bdullah Ibrahim é um daqueles 

artistas que não apenas fazem música —
fundam lugares. Em seu piano habita uma
geografia inteira: a África do Sul ferida pelo

apartheid, a diáspora forçada, o exílio, a
saudade, a resistência silenciosa e,

sobretudo, a dignidade. 

artistas que não apenas fazem música —
fundam lugares. Em seu piano habita uma
geografia inteira: a África do Sul ferida pelo

apartheid, a diáspora forçada, o exílio, a
saudade, a resistência silenciosa e,

sobretudo, a dignidade. 

Em obras como Mannenberg,
African Marketplace e Water from
an Ancient Well, o que se ouve não é

virtuosismo exibicionista, mas
memória organizada em forma

sonora. Cada tema soa como um
retorno — não ao passado

idealizado, mas a uma fonte que
nunca secou.

Em obras como Mannenberg,
African Marketplace e Water from
an Ancient Well, o que se ouve não é

virtuosismo exibicionista, mas
memória organizada em forma

sonora. Cada tema soa como um
retorno — não ao passado

idealizado, mas a uma fonte que
nunca secou.

Sua obra é construída sobre um paradoxo
fértil. Ao mesmo tempo em que dialoga

com o jazz norte-americano — Duke
Ellington, Thelonious Monk, John Coltrane

— ela nunca se submete a ele. 

Sua obra é construída sobre um paradoxo
fértil. Ao mesmo tempo em que dialoga

com o jazz norte-americano — Duke
Ellington, Thelonious Monk, John Coltrane

— ela nunca se submete a ele. 

Durante o exílio, foi Duke Ellington
quem o acolheu e reconheceu sua

grandeza, oferecendo-lhe não
apenas palco, mas legitimidade.
Ainda assim, Abdullah nunca se

deixou capturar pelo luxuosismo.
Sua música permaneceu ética e

comprometida com a África. 

Durante o exílio, foi Duke Ellington
quem o acolheu e reconheceu sua

grandeza, oferecendo-lhe não
apenas palco, mas legitimidade.
Ainda assim, Abdullah nunca se

deixou capturar pelo luxuosismo.
Sua música permaneceu ética e

comprometida com a África. 

O resultado não é fusão cosmética, mas
reconfiguração do eixo: o jazz deixa de ser
apenas americano e passa a respirar África

por dentro. Seu piano é profundamente
percussivo, quase tribal, mas também

contemplativo, como uma prece repetida
até dissolver o ego. 

O resultado não é fusão cosmética, mas
reconfiguração do eixo: o jazz deixa de ser
apenas americano e passa a respirar África

por dentro. Seu piano é profundamente
percussivo, quase tribal, mas também

contemplativo, como uma prece repetida
até dissolver o ego. 

Nascido Dollar Brand, ele abandonou o
nome colonial não por gesto simbólico, mas
por necessidade ontológica: era preciso que

a música dissesse quem ele era antes
mesmo de ele tocar a primeira nota.

Nascido Dollar Brand, ele abandonou o
nome colonial não por gesto simbólico, mas
por necessidade ontológica: era preciso que

a música dissesse quem ele era antes
mesmo de ele tocar a primeira nota.

Abdullah traz para o centro da linguagem
jazzística os hinos, cantos e danças da
África austral, especialmente do povo
xhosa e das tradições islâmicas que

moldaram sua espiritualidade. 

Abdullah traz para o centro da linguagem
jazzística os hinos, cantos e danças da
África austral, especialmente do povo
xhosa e das tradições islâmicas que

moldaram sua espiritualidade. 

https://www.youtube.com/watch?v=hiQ0uyqySBg&list=RDhiQ0uyqySBg&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1P4tF5?si=4f45e05aeaf346c7
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1P4tF5?si=4f45e05aeaf346c7




ÁFRICA
ORIENTAL



MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: YEKATITOuça: YEKATIT

M u l a t u  A s t a t k e
( E t i ó p i a )  

m ulatu Astatke ocupa um lugar ulatu Astatke ocupa um lugar 
raro na história da música: o de fundador

de um idioma. Quando se fala em Ethio-Jazz,
não se trata de um rótulo conveniente, mas

de uma arquitetura sonora deliberada,
construída com rigor quase científico e

imaginação poética. 

raro na história da música: o de fundador
de um idioma. Quando se fala em Ethio-Jazz,
não se trata de um rótulo conveniente, mas

de uma arquitetura sonora deliberada,
construída com rigor quase científico e

imaginação poética. 

Durante décadas, foi um gigante
respeitado, porém marginalizado pelo

mercado global. O reconhecimento
tardio veio com as coletâneas

Éthiopiques e com o cinema —
especialmente em Broken Flowers, de
Jim Jarmusch — revelando ao mundo
aquilo que Addis Abeba já sabia: ali

havia um mestre. 

Durante décadas, foi um gigante
respeitado, porém marginalizado pelo

mercado global. O reconhecimento
tardio veio com as coletâneas

Éthiopiques e com o cinema —
especialmente em Broken Flowers, de
Jim Jarmusch — revelando ao mundo
aquilo que Addis Abeba já sabia: ali

havia um mestre. 

Seu instrumento emblemático, o vibrafone,
não é escolha casual. Ele permite ataque

percussivo e ressonância harmônica, corpo
e espírito no mesmo gesto. Em Mulatu, o
ritmo pensa e a melodia dança. É música
que convida menos à euforia imediata e
mais ao transe lúcido — uma escuta que
reorganiza o tempo interno do ouvinte.

Nascido na Etiópia, formado entre Londres,
Nova York e Boston, Mulatu aprendeu cedo
que tradição não é aquilo que se preserva
intacto, mas aquilo que se reorganiza sem

perder a alma. Sua grande operação estética
foi ousada: fundir os modos pentatônicos

etíopes — ancestrais, circulares, hipnóticos
— com o jazz modal, o funk, a música latina

e a orquestração ocidental. 

O resultado não é fusão superficial, mas
síntese profunda. Há matemática em seu
groove, e há mistério em suas harmonias.
Nada sobra, nada falta. Como diria Miles

Davis, “não são as notas que você toca, mas
as que você não toca” — e Mulatu domina o

silêncio com a elegância de um sábio.

Um pensador musical que antecipou
debates contemporâneos sobre

descolonização estética, sem jamais
precisar discursar sobre isso.

Um pensador musical que antecipou
debates contemporâneos sobre

descolonização estética, sem jamais
precisar discursar sobre isso.

https://www.youtube.com/watch?v=vYImx04XprQ&list=RDvYImx04XprQ&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=vYImx04XprQ&list=RDvYImx04XprQ&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO28fcwD?si=566ffb8957d34a82
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO28fcwD?si=566ffb8957d34a82
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO28fcwD?si=566ffb8957d34a82




MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: Ere Mela MelaOuça: Ere Mela Mela

M a h m o u d  A h m e d

Formado na efervescência cultural de Addis
Abeba dos anos 1960 e 70 — o célebre

Swinging Addis — Mahmoud foi
protagonista de um momento único:

quando a Etiópia dialogava com o mundo
sem pedir licença, absorvendo soul, jazz e
funk, mas filtrando tudo pelos qenet, os

modos tradicionais etíopes. 

Formado na efervescência cultural de Addis
Abeba dos anos 1960 e 70 — o célebre

Swinging Addis — Mahmoud foi
protagonista de um momento único:

quando a Etiópia dialogava com o mundo
sem pedir licença, absorvendo soul, jazz e
funk, mas filtrando tudo pelos qenet, os

modos tradicionais etíopes. 

mahmoud Ahmed não é apenas ahmoud Ahmed não é apenas 
um cantor — é uma instituição afetiva

da música etíope. Sua voz carrega
algo que não se aprende em

conservatórios: densidade emocional,
gravidade histórica e uma estranha

mistura de melancolia e festa. 

um cantor — é uma instituição afetiva
da música etíope. Sua voz carrega

algo que não se aprende em
conservatórios: densidade emocional,

gravidade histórica e uma estranha
mistura de melancolia e festa. 

Canções como Ere Mela Mela
eTizita  não são apenas músicas: são

estados de espírito codificados.
Tizita, aliás, não é só um modo
musical — é uma filosofia da

saudade, uma memória que dói, mas
aquece. 

Canções como Ere Mela Mela
eTizita  não são apenas músicas: são

estados de espírito codificados.
Tizita, aliás, não é só um modo
musical — é uma filosofia da

saudade, uma memória que dói, mas
aquece. 

Seu timbre é inconfundível: rouco,
ligeiramente nasal, elástico, capaz de
sustentar longas notas com tensão

dramática quase teatral. Há nele algo de
blues africano anterior ao blues, como se a

dor tivesse aprendido a dançar antes de
atravessar o Atlântico. 

Mahmoud canta esse sentimento
como quem conhece o peso exato do

passado e não tenta aliviá-lo com
ornamentos. Ele sustenta.

Mahmoud canta esse sentimento
como quem conhece o peso exato do

passado e não tenta aliviá-lo com
ornamentos. Ele sustenta.

Não por acaso, quando o Ocidente
“redescobriu” Mahmoud através da série

Éthiopiques, muitos ouviram ali ecos
familiares — sem perceber que a fonte era

mais antiga do que a lembrança.

Ouvi-lo é perceber que o canto pode
ser, ao mesmo tempo, confissão

íntima e ritual coletivo.

Ouvi-lo é perceber que o canto pode
ser, ao mesmo tempo, confissão

íntima e ritual coletivo.

O resultado não foi imitação, mas
reapropriação soberana. A modernidade

chegava, mas falava amárico.

O resultado não foi imitação, mas
reapropriação soberana. A modernidade

chegava, mas falava amárico.

https://www.youtube.com/watch?v=6UbITQT4ZFE&list=RD6UbITQT4ZFE&start_radio=1
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/1QrSgIS6RU4dgNPxLQMoha?si=soA3kiURSRyHAaa1QmUCHQ


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: NAFKOTOuça: NAFKOT

A s t e r  A w e k e  

Surgida na mesma Addis Abeba vibrante dos
anos 1970, Aster rapidamente se distinguiu

por algo raro: potência vocal aliada a
ousadia interpretativa. Sua voz é larga,
vibrante, capaz de curvas melismáticas

longas e tensas, mas também de ataques
diretos, quase blues. Ela domina os qenet

tradicionais, mas não se curva a eles; dobra-
os à sua respiração. Como toda grande

intérprete, canta como quem pensa — e
pensa cantando.

Surgida na mesma Addis Abeba vibrante dos
anos 1970, Aster rapidamente se distinguiu

por algo raro: potência vocal aliada a
ousadia interpretativa. Sua voz é larga,
vibrante, capaz de curvas melismáticas

longas e tensas, mas também de ataques
diretos, quase blues. Ela domina os qenet

tradicionais, mas não se curva a eles; dobra-
os à sua respiração. Como toda grande

intérprete, canta como quem pensa — e
pensa cantando.

a ster Aweke é mais do que uma ster Aweke é mais do que uma 
grande cantora etíope: ela é um fenômeno
cultural, uma força de deslocamento que
ampliou o espaço do feminino na música
africana moderna sem precisar anunciar

ruptura. Sua revolução foi sonora, corporal
e simbólica — feita de voz, presença e

liberdade.

grande cantora etíope: ela é um fenômeno
cultural, uma força de deslocamento que
ampliou o espaço do feminino na música
africana moderna sem precisar anunciar

ruptura. Sua revolução foi sonora, corporal
e simbólica — feita de voz, presença e

liberdade.

Sua presença de palco é igualmente
decisiva. Aster canta com o corpo

inteiro — ombros, quadris, olhar. Há
erotismo, mas não submissão; há
doçura, mas não fragilidade. Ela

reinscreve a mulher africana como
sujeito do desejo e da voz, não como

ornamento. 

Canções como Abebayehosh,
Yekermo Sew e Fikir revelam uma
artista que compreende o poder da

emoção direta, mas nunca abandona o
rigor. Sua música é acessível sem ser

simplória; popular sem ser descartável. 

Sua presença de palco é igualmente
decisiva. Aster canta com o corpo

inteiro — ombros, quadris, olhar. Há
erotismo, mas não submissão; há
doçura, mas não fragilidade. Ela

reinscreve a mulher africana como
sujeito do desejo e da voz, não como

ornamento. 

Canções como Abebayehosh,
Yekermo Sew e Fikir revelam uma
artista que compreende o poder da

emoção direta, mas nunca abandona o
rigor. Sua música é acessível sem ser

simplória; popular sem ser descartável. 

Quando se estabelece nos Estados Unidos,
nos anos 1980, Aster não perde identidade;

ao contrário, radicaliza-a. Seus discos
incorporam soul, funk, jazz e pop sem diluir

a matriz etíope. Há nela algo profundamente
moderno: a consciência de que tradição não

é contenção, é matéria-prima para
expansão. Nesse sentido, Aster antecipa

debates que hoje chamamos de decoloniais,
mas que ela resolveu artisticamente, sem

manifesto.

https://www.youtube.com/watch?v=ULgwcno7gZs&list=RDULgwcno7gZs&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO3MaSV9?si=b384b9f69b4c4347
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO3MaSV9?si=b384b9f69b4c4347


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: Machozi Ya HubaOuça: Machozi Ya Huba

S i t i  M u h a r a m  

Sua formação não é apenas musical, é
histórica. Ao escolher revisitar repertórios
ligados à memória da escravidão no leste
africano — especialmente em obras como
Siti of Unguja — Siti assume uma postura
rara: usar a música como instrumento de

reelaboração do trauma coletivo, sem
vitimização e sem apagamento. 

Sua formação não é apenas musical, é
histórica. Ao escolher revisitar repertórios
ligados à memória da escravidão no leste
africano — especialmente em obras como
Siti of Unguja — Siti assume uma postura
rara: usar a música como instrumento de

reelaboração do trauma coletivo, sem
vitimização e sem apagamento. 

s iti Muharam canta como iti Muharam canta como 
quem desenterra camadas do tempo. Sua 
música não se oferece de imediato; ela se

revela. 

quem desenterra camadas do tempo. Sua 
música não se oferece de imediato; ela se

revela. 

Musicalmente, Siti dialoga com
instrumentos tradicionais do taarab —
como o qanun, o oud e os violinos —

mas permite que arranjos
contemporâneos, discretos e

inteligentes, criem novas tensões. 

O passado não é reencenado: é
reposicionado. Sua obra lembra que

tradição não é aquilo que se preserva
intacto, mas aquilo que se torna

novamente necessário.

Como diria Paul Ricoeur, memória não é
repetição do passado, mas reconstrução
responsável dele. Sua voz é grave, firme,
austera. Não busca ornamento excessivo

nem virtuosismo espetacular. Há nela uma
economia expressiva que amplia o impacto

emocional. 

Como diria Paul Ricoeur, memória não é
repetição do passado, mas reconstrução
responsável dele. Sua voz é grave, firme,
austera. Não busca ornamento excessivo

nem virtuosismo espetacular. Há nela uma
economia expressiva que amplia o impacto

emocional. 

Cada frase parece medida, como se o
silêncio ao redor fosse parte da composição.

É uma voz que sustenta o peso da história
sem dramatizá-la — e exatamente por isso

comove. Aqui, menos é densidade.

Cada frase parece medida, como se o
silêncio ao redor fosse parte da composição.

É uma voz que sustenta o peso da história
sem dramatizá-la — e exatamente por isso

comove. Aqui, menos é densidade.

Nascida em Zanzibar, território onde África,
mundo árabe e oceano Índico se entrelaçam
há séculos, Siti é herdeira direta do taarab,

mas não o trata como relíquia. Ela o
transforma em campo vivo de investigação

estética, emocional e política.

Nascida em Zanzibar, território onde África,
mundo árabe e oceano Índico se entrelaçam
há séculos, Siti é herdeira direta do taarab,

mas não o trata como relíquia. Ela o
transforma em campo vivo de investigação

estética, emocional e política.

Ela canta para lembrar, mas também para
reorganizar aquilo que foi silenciado. 

Ela canta para lembrar, mas também para
reorganizar aquilo que foi silenciado. 

https://www.youtube.com/watch?v=OkZpA2B5FfA&list=RDOkZpA2B5FfA&start_radio=1
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/2YiO4vmSdl8Pz3MFyohYyo?si=5BW0EE_US0-3f4RgqBawmw
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/2YiO4vmSdl8Pz3MFyohYyo?si=5BW0EE_US0-3f4RgqBawmw


ÁFRICA
CENTRAL



MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: Mario Ouça: Mario 

F r a n c o  L u a m b o
M a k i a d i  

Guitarrista extraordinário, Franco redefiniu o
papel da guitarra elétrica na música africana.
Seu toque era ao mesmo tempo minimalista e

hipnótico, baseado em riffs repetitivos,
síncopes precisas e um senso de tempo

profundamente enraizado na dança. 

Guitarrista extraordinário, Franco redefiniu o
papel da guitarra elétrica na música africana.
Seu toque era ao mesmo tempo minimalista e

hipnótico, baseado em riffs repetitivos,
síncopes precisas e um senso de tempo

profundamente enraizado na dança. 

Franco Luambo Makiadi (1938–1989), ranco Luambo Makiadi (1938–1989), 
conhecido simplesmente como Franco, foi
uma das figuras mais decisivas da música
africana do século XX — não apenas um

músico, mas um arquiteto sonoro da
modernidade africana. 

conhecido simplesmente como Franco, foi
uma das figuras mais decisivas da música
africana do século XX — não apenas um

músico, mas um arquiteto sonoro da
modernidade africana. 

Em 1956, ainda adolescente, fundou a
OK Jazz (mais tarde TPOK Jazz),
orquestra que se tornaria uma

verdadeira instituição cultural africana,
ativa por mais de três décadas. 

Nascido em Sona-Bata, no então Congo
Belga (atual República Democrática do
Congo), Franco cresceu no coração de
Léopoldville, cidade onde as tensões

coloniais, a urbanização acelerada e o
cruzamento de tradições africanas com

influências caribenhas e europeias forjariam
a rumba congolesa, gênero do qual ele se

tornaria o maior expoente.

Nascido em Sona-Bata, no então Congo
Belga (atual República Democrática do
Congo), Franco cresceu no coração de
Léopoldville, cidade onde as tensões

coloniais, a urbanização acelerada e o
cruzamento de tradições africanas com

influências caribenhas e europeias forjariam
a rumba congolesa, gênero do qual ele se

tornaria o maior expoente.

Como observou o etnomusicólogo Gary
Stewart, Franco “pensava a música como
um organismo vivo, em constante diálogo

com o público”.

Como observou o etnomusicólogo Gary
Stewart, Franco “pensava a música como
um organismo vivo, em constante diálogo

com o público”.

Ao contrário do virtuosismo exibicionista,
sua genialidade residia na economia

expressiva — cada nota tinha função social:
fazer o corpo se mover, criar transe coletivo,

sustentar narrativas longas. 

Ao contrário do virtuosismo exibicionista,
sua genialidade residia na economia

expressiva — cada nota tinha função social:
fazer o corpo se mover, criar transe coletivo,

sustentar narrativas longas. 

Pela TPOK Jazz passaram dezenas de
músicos que depois fariam história

própria, como Sam Mangwana, Tabu
Ley Rochereau (embora rival estético),
Simaro Lutumba e Josky Kiambukuta.
Franco não apenas liderava: formava,
no sentido quase artesanal do termo,

criando uma escola musical.

https://www.youtube.com/watch?v=7zZyGkGN7Sw&list=RD7zZyGkGN7Sw&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=7zZyGkGN7Sw&list=RD7zZyGkGN7Sw&start_radio=1
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/2MAB0givDMUULBe1Xl0Ey9?si=OWmca-OdRheZwoUmZrYfsg
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/2MAB0givDMUULBe1Xl0Ey9?si=OWmca-OdRheZwoUmZrYfsg
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/2MAB0givDMUULBe1Xl0Ey9?si=OWmca-OdRheZwoUmZrYfsg


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: Afrisa InternationalOuça: Afrisa International

T a b u  L e y
R o c h e r e a u  

Nascido Pascal-Emmanuel Sinamoyi Tabu,
em 1940, no então Congo Belga, Tabu Ley

atravessou a segunda metade do século XX
como um arquiteto do som africano

moderno. Seu apelido artístico, Rochereau,
foi inspirado no marechal francês Pierre

Rochereau, sinal precoce de como sua obra
sempre transitou entre referências locais e
globais — um cosmopolitismo que jamais

soou submisso, mas afirmativo.

Nascido Pascal-Emmanuel Sinamoyi Tabu,
em 1940, no então Congo Belga, Tabu Ley

atravessou a segunda metade do século XX
como um arquiteto do som africano

moderno. Seu apelido artístico, Rochereau,
foi inspirado no marechal francês Pierre

Rochereau, sinal precoce de como sua obra
sempre transitou entre referências locais e
globais — um cosmopolitismo que jamais

soou submisso, mas afirmativo.

Tabu Ley Rochereau é uma dessas abu Ley Rochereau é uma dessas 
figuras raras em que a música deixa de ser
apenas arte para se tornar força histórica,

gesto político e delicadeza espiritual ao
mesmo tempo. Falar de Tabu Ley é falar do
coração elegante da rumba congolesa — e,

por extensão, de uma África urbana,
moderna, sofisticada, que soube dialogar

com o mundo sem perder sua alma.

figuras raras em que a música deixa de ser
apenas arte para se tornar força histórica,

gesto político e delicadeza espiritual ao
mesmo tempo. Falar de Tabu Ley é falar do
coração elegante da rumba congolesa — e,

por extensão, de uma África urbana,
moderna, sofisticada, que soube dialogar

com o mundo sem perder sua alma.

Sua música é marcada por melodias
longas, vocais suaves e uma

preocupação quase arquitetônica com
o arranjo. Canções como “Africa

Mokili Mobimba”, “Sorozo” e “Maze”
não são apenas sucessos populares;

são pequenos tratados de
sensibilidade, onde o amor aparece
como valor civilizatório, não como

frivolidade.

Sua música é marcada por melodias
longas, vocais suaves e uma

preocupação quase arquitetônica com
o arranjo. Canções como “Africa

Mokili Mobimba”, “Sorozo” e “Maze”
não são apenas sucessos populares;

são pequenos tratados de
sensibilidade, onde o amor aparece
como valor civilizatório, não como

frivolidade.
Tabu Ley integrou inicialmente a lendária
African Jazz, ao lado de Joseph Kabasele
(Grand Kallé), participando ativamente do

momento simbólico da independência
congolesa em 1960. Mais tarde, fundaria a
Afrisa International, gr-upo que levaria a
rumba congolesa a um novo patamar de

sofisticação sonora, incorporando
influências do soul, do funk e até de

orquestrações próximas à música erudita.

Em um continente frequentemente
retratado pelo olhar colonial como

espaço da violência ou da carência, Foi
opositor do regime de Mobutu, viveu

no exílio e, após o fim da ditadura,
tornou-se ministro da Cultura da
República Democrática do Congo.

Em um continente frequentemente
retratado pelo olhar colonial como

espaço da violência ou da carência, Foi
opositor do regime de Mobutu, viveu

no exílio e, após o fim da ditadura,
tornou-se ministro da Cultura da
República Democrática do Congo.

https://www.youtube.com/watch?v=5wiqjcozh0M&list=PLRtWos8YptyJ_QU0PiG-A_UzwHcQzxwJp
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/7hYOOcRqfNzeE2CTpajd5a?si=vHM9YUZPR_mTjHT1tW11Mg
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/7hYOOcRqfNzeE2CTpajd5a?si=vHM9YUZPR_mTjHT1tW11Mg
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/7hYOOcRqfNzeE2CTpajd5a?si=vHM9YUZPR_mTjHT1tW11Mg


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: VANHU VANTEMAOuça: VANHU VANTEMA

P A P A  W E M B A

papa Wemba não foi apenas um apa Wemba não foi apenas um 
cantor: foi um gesto civilizatório em
movimento, um corpo que dançava

a modernidade africana com a
mesma naturalidade com que

respirava Kinshasa. 

cantor: foi um gesto civilizatório em
movimento, um corpo que dançava

a modernidade africana com a
mesma naturalidade com que

respirava Kinshasa. 

Musicalmente, Papa Wemba é herdeiro
direto da grande tradição da rumba
congolesa, dialogando com gigantes
como Tabu Ley Rochereau e Franco

Luambo Makiadi. 

Musicalmente, Papa Wemba é herdeiro
direto da grande tradição da rumba
congolesa, dialogando com gigantes
como Tabu Ley Rochereau e Franco

Luambo Makiadi. 

N a s c i d o  S h u n g u  W e m b a d i o
P e n e  K i k u m b a ,  e m  1 9 4 9 ,  n a

e n t ã o  L e o p o l d v i l l e  ( h o j e
K i n s h a s a ) ,  P a p a  W e m b a  e m e r g e

n u m  C o n g o  p ó s - c o l o n i a l  e m
e b u l i ç ã o ,  m a r c a d o  p o r  r u p t u r a s

p o l í t i c a s  e  i n t e n s a s
r e i n v e n ç õ e s  c u l t u r a i s .  

N a s c i d o  S h u n g u  W e m b a d i o
P e n e  K i k u m b a ,  e m  1 9 4 9 ,  n a

e n t ã o  L e o p o l d v i l l e  ( h o j e
K i n s h a s a ) ,  P a p a  W e m b a  e m e r g e

n u m  C o n g o  p ó s - c o l o n i a l  e m
e b u l i ç ã o ,  m a r c a d o  p o r  r u p t u r a s

p o l í t i c a s  e  i n t e n s a s
r e i n v e n ç õ e s  c u l t u r a i s .  

Sua obra é inseparável desse
contexto: ele compreendeu cedo
que, para além da sobrevivência

material,  um povo precisa
imaginar a si mesmo com beleza. 

Sua obra é inseparável desse
contexto: ele compreendeu cedo
que, para além da sobrevivência

material,  um povo precisa
imaginar a si mesmo com beleza. 

No entanto, sua singularidade está na
capacidade de espiritualizar o pop, de

transformar a canção dançante em
ritual de afirmação identitária.

No entanto, sua singularidade está na
capacidade de espiritualizar o pop, de

transformar a canção dançante em
ritual de afirmação identitária.

https://youtu.be/AyUMhVefoY0
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO3DpMnI?si=d9a05be23fe3486d




Com grupos como Zaïko Langa Langa, Isifi
Lokole e, sobretudo, Viva La Musica, Papa
Wemba redefiniu o papel da voz na música

africana urbana. Sua interpretação alternava
doçura, lamento e exaltação, criando uma

estética vocal que influenciaria gerações de
artistas africanos e afro-diaspóricos. Ele não
cantava apenas para entreter; cantava para

reencantar.
É impossível falar de Papa Wemba sem

mencionar a La Sape (Société des
Ambianceurs et des Personnes Élégantes).
Muito além da moda, a Sape é uma filosofia
estética, uma resposta simbólica ao trauma
colonial e à precariedade material. Vestir-se
com elegância extrema — ternos italianos,

cores ousadas, gestos coreografados — era,
para Papa Wemba, um ato de

insubordinação poética.
Nos anos 1980 e 1990, Papa Wemba

atravessou fronteiras e tornou-se figura
central daquilo que o mercado internacional

viria a chamar de world music. Colaborou
com artistas ocidentais, participou de trilhas
sonoras e levou o som de Kinshasa a palcos

da Europa, das Américas e da Ásia.
Papa Wemba morreu em 2016, no palco,

durante um show em Abidjan. Há algo de
profundamente simbólico nisso: ele partiu em
plena performance, como se o corpo tivesse

decidido cessar apenas quando a missão
estivesse cumprida. Poucos artistas têm esse
destino trágico e belo, digno de uma tragédia

grega encenada em ritmo de rumba.

P A P A  W E M B A

https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO3DpMnI?si=d9a05be23fe3486d


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

Ouça: TOKOLIANAOuça: TOKOLIANA

kokoko

Um dos traços mais marcantes do Kokoko é
o uso de instrumentos construídos

artesanalmente a partir de sucata urbana
— latas, canos, fios elétricos, peças de

automóveis, restos de eletrônicos. Esses
objetos, resignificados, produzem batidas
secas, metálicas e hipnóticas, criando uma

sonoridade crua que dialoga tanto com
ritmos tradicionais congoleses quanto com

a música eletrônica contemporânea, o
techno, o punk e o noise.

Um dos traços mais marcantes do Kokoko é
o uso de instrumentos construídos

artesanalmente a partir de sucata urbana
— latas, canos, fios elétricos, peças de

automóveis, restos de eletrônicos. Esses
objetos, resignificados, produzem batidas
secas, metálicas e hipnóticas, criando uma

sonoridade crua que dialoga tanto com
ritmos tradicionais congoleses quanto com

a música eletrônica contemporânea, o
techno, o punk e o noise.

KOKOKO! é um coletivo musical OKOKO! é um coletivo musical 
e artístico originário de Kinshasa, na

República Democrática do Congo (RDC),
que se tornou símbolo de uma nova estética

sonora africana: urbana, experimental,
política e radicalmente criativa. Surgido nas

ruas da capital congolesa, o grupo
transforma o caos cotidiano da cidade em

música pulsante, misturando tradição,
eletrônica e invenção tecnológica.

e artístico originário de Kinshasa, na
República Democrática do Congo (RDC),

que se tornou símbolo de uma nova estética
sonora africana: urbana, experimental,

política e radicalmente criativa. Surgido nas
ruas da capital congolesa, o grupo

transforma o caos cotidiano da cidade em
música pulsante, misturando tradição,

eletrônica e invenção tecnológica.

O coletivo também se destaca por
sua estética visual: performances
com figurinos feitos de materiais

reciclados, máscaras, cabos,
plásticos e tecidos industriais.  

Musicalmente, o Kokoko não busca
polimento: sua força está na urgência. As
batidas repetitivas e intensas funcionam

como um transe urbano, enquanto os
vocais — muitas vezes gritados ou

declamados — carregam mensagens
diretas sobre vida nas periferias,

desigualdade, sobrevivência, colonialismo,
consumo e alienação. É música de rua no
sentido mais literal e político do termo.

Internacionalmente, o Kokoko ganhou
projeção ao mostrar que a inovação
musical africana não depende de

grandes estúdios ou tecnologias
importadas. Pelo contrário: ela nasce

da engenhosidade local, da adaptação
e da necessidade. 

O corpo vira extensão da cidade e da
máquina, criando uma imagem
futurista que nasce do lixo e da

precariedade — um afrofuturismo cru,
sem romantização.

O grupo subverte a lógica colonial que
associa modernidade à Europa e aos
EUA, afirmando Kinshasa como um

dos epicentros criativos do presente.

https://www.youtube.com/watch?v=fTG3nl-RWSw&list=RDfTG3nl-RWSw&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=fTG3nl-RWSw&list=RDfTG3nl-RWSw&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO2vb7U2?si=f554627ae6064a04


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

Ouça: LoiOuça: Loi

K o f f i  O l o m i d é

Musicalmente, Koffi é herdeiro direto de
gigantes como Franco Luambo e Tabu Ley

Rochereau, mas introduz uma virada
decisiva: a centralidade do performer-

celebridade. Sua música mantém a base da
rumba — guitarras em camadas, linhas

melódicas circulares, canto responsorial —,
mas acelera o pulso, valoriza o sebene (a
seção instrumental dançante) e cria uma
estética sonora feita para grandes palcos,

pistas de dança e consumo massivo. 

Musicalmente, Koffi é herdeiro direto de
gigantes como Franco Luambo e Tabu Ley

Rochereau, mas introduz uma virada
decisiva: a centralidade do performer-

celebridade. Sua música mantém a base da
rumba — guitarras em camadas, linhas

melódicas circulares, canto responsorial —,
mas acelera o pulso, valoriza o sebene (a
seção instrumental dançante) e cria uma
estética sonora feita para grandes palcos,

pistas de dança e consumo massivo. 

Nascido em 1956, em Kisanganiascido em 1956, em Kisangani
 (então Congo Belga), Koffi Olomidé se

tornaria um dos principais arquitetos da
rumba congolesa moderna e, sobretudo, da

soukous e de suas derivações mais
dançantes, levando a música do Congo ao
auge da indústria cultural africana entre as

décadas de 1980 e 2000.

 (então Congo Belga), Koffi Olomidé se
tornaria um dos principais arquitetos da

rumba congolesa moderna e, sobretudo, da
soukous e de suas derivações mais

dançantes, levando a música do Congo ao
auge da indústria cultural africana entre as

décadas de 1980 e 2000.

Culturalmente, Koffi Olomidé está
profundamente associado ao

fenômeno da La SAPE (Société des
Ambianceurs et des Personnes

Élégantes) — movimento estético-
filosófico congolês que transforma o

vestir-se bem em afirmação identitária
e resistência simbólica. Em um

continente historicamente marcado
pela expropriação material, a elegância
extrema se converte em gesto político:

“se não nos deixaram a riqueza,
ficamos com o estilo”. Koffi encarnou
essa lógica ao extremo, fazendo do

corpo, da roupa e do palco extensões
da obra musical.

Sua banda Quartier Latin International
funcionou como uma verdadeira escola de
estrelas. Dela saíram nomes fundamentais
da música congolesa recente, como Fally

Ipupa, Ferré Gola, Cindy Le Cœur e
Samarino, confirmando Koffi como um
produtor de talentos e um estrategista

cultural. 

Sua prolífica discografia — com dezenas de
álbuns — consolidou um repertório que

atravessou fronteiras africanas e dialogou
intensamente com a diáspora congolesa na
Europa, especialmente em Paris e Bruxelas.

https://www.youtube.com/watch?v=ETzJwQlXTsE&list=RDETzJwQlXTsE&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO4h6ihT?si=92ae04a3f47a40a9


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: Soul MakossaOuça: Soul Makossa

M a n u  D i b a n g o  m anu Dibango não foi apenas um anu Dibango não foi apenas um 
músico; foi um eixo de rotação da música

negra no século XX. Camaronês de
nascimento, cidadão do mundo por

vocação, ele transformou o saxofone em
passaporte cultural e fez da diáspora

africana uma linguagem sonora universal.
Onde havia fronteira, ele enxergava ponte;

onde havia tradição, ele ouvia futuro.

músico; foi um eixo de rotação da música
negra no século XX. Camaronês de
nascimento, cidadão do mundo por

vocação, ele transformou o saxofone em
passaporte cultural e fez da diáspora

africana uma linguagem sonora universal.
Onde havia fronteira, ele enxergava ponte;

onde havia tradição, ele ouvia futuro.

Dibango foi isso em som. Um africano
que estudou música clássica na

França, bebeu do jazz americano,
mergulhou nos ritmos bantus e
devolveu ao mundo uma síntese

irreversível.

Mas reduzir Manu Dibango a um sucesso
seria um erro quase colonial. Sua obra é

vasta, densa e politicamente elegante. Ele
compreendia algo que o filósofo Édouard
Glissant chamou de poética da relação: a

identidade não como raiz única, mas como
rizoma — múltipla, em movimento, em

diálogo. 

Seu nome ficou eternizado com “Soul
Makossa” (1972), um acontecimento

histórico mais do que um hit. Aquela linha
rítmica — mamase mamasa mamakossa —

atravessou continentes, foi sampleada,
citada, apropriada e, sobretudo, incorporada
ao inconsciente coletivo da música pop. Jazz,

funk, soul, disco, afrobeat: tudo passou a
dialogar depois daquele sopro grave e

festivo. James Brown, Michael Jackson, Fela
Kuti, Herbie Hancock — todos, de algum

modo, orbitam esse momento.

https://www.youtube.com/watch?v=PblSmVR7hCk&list=RDPblSmVR7hCk&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1JZBOa?si=58054351566d43d9
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1JZBOa?si=58054351566d43d9


ÁFRICA
OCIDENTal





MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

Nascido em 1938, na Nigéria colonial, Fela
emergiu de uma família profundamente
engajada na política e na educação. Sua

mãe, Funmilayo Ransome-Kuti, foi uma das
grandes líderes feministas e anticoloniais da
África Ocidental. Não é exagero afirmar que
Fela herdou dela a convicção de que arte e
política não são domínios separados, mas
campos de uma mesma batalha moral. 

Com trompetes, saxofones, percussões
iorubás e uma pulsação rítmica impossível

de ignorar, Fela criou o Afrobeat, um
sistema sonoro complexo que combina jazz
modal, funk de James Brown, highlife ganês,

música tradicional iorubá e longas
estruturas repetitivas. 

Nascido em 1938, na Nigéria colonial, Fela
emergiu de uma família profundamente
engajada na política e na educação. Sua

mãe, Funmilayo Ransome-Kuti, foi uma das
grandes líderes feministas e anticoloniais da
África Ocidental. Não é exagero afirmar que
Fela herdou dela a convicção de que arte e
política não são domínios separados, mas
campos de uma mesma batalha moral. 

Com trompetes, saxofones, percussões
iorubás e uma pulsação rítmica impossível

de ignorar, Fela criou o Afrobeat, um
sistema sonoro complexo que combina jazz
modal, funk de James Brown, highlife ganês,

música tradicional iorubá e longas
estruturas repetitivas. 

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: zombieOuça: zombie

F E L A  K U T Ifela Anikulapo Kuti não foi ela Anikulapo Kuti não foi 
apenas um músico: foi um princípio em
estado sonoro, uma força histórica que

decidiu falar quando o silêncio era a regra e
dançar quando o medo pretendia paralisar
os corpos. Seu nome — Anikulapo, “aquele

que carrega a morte no bolso” — já
anuncia a dimensão simbólica de sua

existência: Fela viveu como quem desafia o
destino e morreu como quem deixa uma

tarefa inacabada para o mundo.

apenas um músico: foi um princípio em
estado sonoro, uma força histórica que

decidiu falar quando o silêncio era a regra e
dançar quando o medo pretendia paralisar
os corpos. Seu nome — Anikulapo, “aquele

que carrega a morte no bolso” — já
anuncia a dimensão simbólica de sua

existência: Fela viveu como quem desafia o
destino e morreu como quem deixa uma

tarefa inacabada para o mundo.

Não se trata apenas de um estilo,
mas de uma estética do transe

político: canções extensas,
grooves hipnóticos, letras

diretas, coros responsoriais e
uma banda que funcionava como

organismo coletivo. 

O Afrobeat exige tempo, escuta e
corpo — virtudes raras em
sociedades aceleradas, mas

essenciais para a formação da
consciência crítica.

https://www.youtube.com/watch?v=-3j0nugz1Pw&list=RD-3j0nugz1Pw&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=-3j0nugz1Pw&list=RD-3j0nugz1Pw&start_radio=1


A Kalakuta não era apenas um espaço físico,
mas uma utopia experimental: músicos,

mulheres, crianças e artistas vivendo fora da
moral colonial-cristã, regidos por uma ética
própria, africana, comunitária e insurgente.
Ali, o corpo negro não era disciplinado, mas
celebrado; a sexualidade não era reprimida,

mas afirmada; a música não era
entretenimento, mas arma. Frantz Fanon já
havia alertado que o colonialismo também

coloniza os afetos — Fela respondeu
libertando-os pelo ritmo.

F E L A  K U T I

Para Fela, a cannabis tinha função ritual,
política e cognitiva. Ele a via como

instrumento de expansão da consciência e de
resistência à moral colonial-cristã. Fela casou-
se simbolicamente com 27 mulheres de uma
só vez, uma afronta deliberada à moral cristã
e ao modelo burguês de família imposto pelo

colonialismo. Apesar das assimetrias de
poder inegáveis, havia ali agência feminina

real.

Do ponto de vista discursivo, Fela foi radical.
Denunciou o imperialismo, a corrupção, o

autoritarismo militar, a hipocrisia religiosa e a
elite africana que reproduzia a lógica colonial.

Canções como Zombie, Coffin for Head of
State, Sorrow, Tears and Blood ou

International Thief Thief (I.T.T.) não
metaforizam a opressão: nomeiam os

culpados. Fela fez da coragem um método
artístico, pagando por isso com prisões,

espancamentos, perseguições e a destruição
violenta de sua comunidade, a Kalakuta

Republic. 



MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: ai duOuça: ai du

A l i  F a r k a  T o u r é

A semelhança, para ele, era prova
histórica de uma origem comum,

não de influência tardia.
Nos anos 1990 e 2000, Ali Farka
Touré alcançou reconhecimento
internacional, colaborando com

artistas como Ry Cooder, Toumani
Diabaté e Taj Mahal, e recebendo
prêmios como o Grammy. Ainda

assim, manteve uma postura
singular: recusou-se a abandonar

sua aldeia, Niafunké, onde também
atuou como agricultor e,

posteriormente, como prefeito.
Essa escolha é profundamente

política. Em um mundo que associa
sucesso à migração e ao centro, Ali

reafirmou o valor do
enraizamento.

Nascido em 1939, na região de Timbuktu, no
Mali, Ali Farka Touré cresceu imerso em

tradições musicais songhai, peul e bambara.
Aprendeu cedo que a música não era

entretenimento, mas linguagem social,
espiritual e funcional — tocava-se para

trabalhar, para curar, para marcar ritos e para
contar histórias. Seu nome artístico, Farka

(“burro”, no sentido de teimoso e resistente), já
indicava um temperamento firme, pouco

afeito a concessões estéticas ou
mercadológicas.

Nascido em 1939, na região de Timbuktu, no
Mali, Ali Farka Touré cresceu imerso em

tradições musicais songhai, peul e bambara.
Aprendeu cedo que a música não era

entretenimento, mas linguagem social,
espiritual e funcional — tocava-se para

trabalhar, para curar, para marcar ritos e para
contar histórias. Seu nome artístico, Farka

(“burro”, no sentido de teimoso e resistente), já
indicava um temperamento firme, pouco

afeito a concessões estéticas ou
mercadológicas.

A li Farka Touré foi um daqueles raros li Farka Touré foi um daqueles raros 
artistas cuja obra parece dissolver fronteiras
que a história insistiu em traçar. Falar dele é

falar do Sahel como matriz sonora do mundo
atlântico, é ouvir o deserto dialogando com o

Delta do Mississippi e perceber que a diáspora
não apagou as origens — apenas as fez viajar.

Em Ali Farka Touré, o blues não retorna à
África: ele revela que nunca saiu.

artistas cuja obra parece dissolver fronteiras
que a história insistiu em traçar. Falar dele é

falar do Sahel como matriz sonora do mundo
atlântico, é ouvir o deserto dialogando com o

Delta do Mississippi e perceber que a diáspora
não apagou as origens — apenas as fez viajar.

Em Ali Farka Touré, o blues não retorna à
África: ele revela que nunca saiu.

Musicalmente, Ali Farka desenvolveu um
estilo de guitarra profundamente modal,

repetitivo e hipnótico, ancorado em escalas
pentatônicas africanas e padrões rítmicos

ancestrais.  Quando o mundo ocidental
passou a compará-lo a John Lee Hooker ou a

classificá-lo como “bluesman africano”,  Ali
respondia com uma elegância firme: ele não
tocava blues; tocava música tradicional do

Mali. 

Musicalmente, Ali Farka desenvolveu um
estilo de guitarra profundamente modal,

repetitivo e hipnótico, ancorado em escalas
pentatônicas africanas e padrões rítmicos

ancestrais.  Quando o mundo ocidental
passou a compará-lo a John Lee Hooker ou a

classificá-lo como “bluesman africano”,  Ali
respondia com uma elegância firme: ele não
tocava blues; tocava música tradicional do

Mali. 

https://www.youtube.com/watch?v=GZrHGJKIUE8&list=RDGZrHGJKIUE8&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=GZrHGJKIUE8&list=RDGZrHGJKIUE8&start_radio=1


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: YamoreOuça: Yamore

S a l i f  K e i t a  

Ao escolher a música, Salif Keita rompe
duplamente: com as expectativas de sua

família nobre — para quem cantar não era
atividade digna — e com o silêncio imposto
ao corpo diferente. Ingressa, ainda jovem,

na Rail Band de Bamako, laboratório
decisivo da modernidade musical malinesa,
e depois na Les Ambassadeurs, grupo com o

qual se exila na Costa do Marfim durante
um período de instabilidade política no Mali.

Ao escolher a música, Salif Keita rompe
duplamente: com as expectativas de sua

família nobre — para quem cantar não era
atividade digna — e com o silêncio imposto
ao corpo diferente. Ingressa, ainda jovem,

na Rail Band de Bamako, laboratório
decisivo da modernidade musical malinesa,
e depois na Les Ambassadeurs, grupo com o

qual se exila na Costa do Marfim durante
um período de instabilidade política no Mali.

Nascido em 1949, no Mali, ascido em 1949, no Mali, 
Salif Keita pertence à linhagem direta de
Sundiata Keita, fundador do Império do

Mali no século XIII. Essa herança o inscreve
numa tradição de poder e prestígio, mas

sua vida começa sob o signo da
contradição: Salif nasce albino, condição

cercada por estigmas profundos em várias
sociedades africanas. Em contextos

tradicionais, o albinismo foi muitas vezes
associado ao mau agouro, à ruptura da

ordem simbólica. Assim, o descendente de
reis cresce como excluído, alguém que

carrega o passado glorioso no nome, mas o
peso da marginalização no corpo.

Salif Keita pertence à linhagem direta de
Sundiata Keita, fundador do Império do

Mali no século XIII. Essa herança o inscreve
numa tradição de poder e prestígio, mas

sua vida começa sob o signo da
contradição: Salif nasce albino, condição

cercada por estigmas profundos em várias
sociedades africanas. Em contextos

tradicionais, o albinismo foi muitas vezes
associado ao mau agouro, à ruptura da

ordem simbólica. Assim, o descendente de
reis cresce como excluído, alguém que

carrega o passado glorioso no nome, mas o
peso da marginalização no corpo. A partir dos anos 1980,

especialmente com álbuns como
Soro (1987), Salif Keita alcança

projeção internacional e se torna
figura central do circuito global de
world music.  A voz de Salif Keita é

frequentemente descrita como
“dourada” — metáfora que, embora
poética, é também política. Trata-se
de um timbre agudo, potente, quase
incandescente, capaz de atravessar

arranjos densos sem perder
delicadeza. É uma voz que não pede

permissão. Ela afirma presença.
Sua música nasce da tradição, mas

não se encerra nela.

Esse exílio será fundamental: é fora de casa
que Salif constrói sua linguagem própria,

combinando música mandinga, estruturas
tradicionais, instrumentos elétricos,

teclados, metais e uma sensibilidade urbana
que dialoga com o jazz, o funk e o pop. 

https://www.youtube.com/watch?v=03gGSEd_mbg&list=RD03gGSEd_mbg&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO0unpD0?si=05ac9affeeb34c27
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO0unpD0?si=05ac9affeeb34c27




MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: SastanàqqàmOuça: Sastanàqqàm

T i n a r iw e n

Musicalmente, o Tinariwen é um dos
principais representantes do chamado “blues

do deserto”. Seu som combina guitarras
elétricas hipnóticas, ritmos repetitivos e

cadenciados, percussões discretas e melodias
vocais que evocam tanto a tradição oral

tuaregue quanto influências do blues, do rock
e do folk. Essa fusão não é meramente

estética: ela expressa a adaptação de uma
cultura ancestral às condições do mundo

moderno, sem abrir mão de sua identidade

Musicalmente, o Tinariwen é um dos
principais representantes do chamado “blues

do deserto”. Seu som combina guitarras
elétricas hipnóticas, ritmos repetitivos e

cadenciados, percussões discretas e melodias
vocais que evocam tanto a tradição oral

tuaregue quanto influências do blues, do rock
e do folk. Essa fusão não é meramente

estética: ela expressa a adaptação de uma
cultura ancestral às condições do mundo

moderno, sem abrir mão de sua identidade

OTinariwen é um grupo musical originário Tinariwen é um grupo musical originário 
do povo tuaregue, formado no norte do

Mali, cuja obra se tornou uma das
expressões mais reconhecidas da música
africana contemporânea. Surgido no final

da década de 1970, o grupo nasceu em um
contexto de exílio, conflitos políticos e

resistência cultural, sendo profundamente
marcado pela experiência histórica dos

tuaregues no Saara.

do povo tuaregue, formado no norte do
Mali, cuja obra se tornou uma das

expressões mais reconhecidas da música
africana contemporânea. Surgido no final

da década de 1970, o grupo nasceu em um
contexto de exílio, conflitos políticos e

resistência cultural, sendo profundamente
marcado pela experiência histórica dos

tuaregues no Saara.

Mais do que uma banda, o Tinariwen
representa um projeto cultural e
político. Sua trajetória demonstra

como a música pode ser um
instrumento de afirmação identitária,
de resistência simbólica e de criação
de pontes entre mundos distintos.

Ao transformar a experiência
tuaregue em linguagem sonora
universal, o grupo reafirma que
tradição e modernidade não são
opostas, mas podem coexistir de

forma potente e criativa.

As letras do Tinariwen são cantadas
majoritariamente em tamasheq, a língua
dos tuaregues, e abordam temas como

exílio, saudade, injustiça social, resistência,
nomadismo, dignidade e pertencimento. A

música funciona como uma forma de
crônica política e existencial, transmitindo

memórias coletivas e reivindicações
históricas de um povo frequentemente

marginalizado pelos Estados nacionais da
região do Sahel.

https://www.youtube.com/watch?v=vACZA9dGvV4
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1p84ZU?si=5515b53b5d604c08


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: CantelowesOuça: Cantelowes

T o u m a n i  D i a b a t é  

Desde muito jovem, Diabaté demonstrou
virtuosismo extraordinário, mas sua grande

contribuição não foi apenas técnica. Ele
transformou a kora em um instrumento
universal, capaz de dialogar com o jazz, o

flamenco, o blues, a música clássica, o pop e
diversas tradições africanas, sem jamais

romper com suas raízes culturais. Em suas
mãos, a kora não era exibição individual, mas

linguagem narrativa, capaz de contar
histórias, evocar ancestrais e produzir estados

profundos de escuta.

Desde muito jovem, Diabaté demonstrou
virtuosismo extraordinário, mas sua grande

contribuição não foi apenas técnica. Ele
transformou a kora em um instrumento
universal, capaz de dialogar com o jazz, o

flamenco, o blues, a música clássica, o pop e
diversas tradições africanas, sem jamais

romper com suas raízes culturais. Em suas
mãos, a kora não era exibição individual, mas

linguagem narrativa, capaz de contar
histórias, evocar ancestrais e produzir estados

profundos de escuta.

toumani Diabaté (1965–2024) foi oumani Diabaté (1965–2024) foi 
um dos maiores músicos africanos de todos os

tempos e uma figura central na projeção
mundial da música mandinga. Nascido em

Bamaco, no Mali, ele pertenceu a uma
linhagem secular de griôs (jeli) — guardiões da

memória, da história e da palavra — sendo
descendente direto de uma família que há mais
de setecentos anos transmite saberes por meio
da música e da oralidade. Seu instrumento era

a kora, harpa-laúde de 21 cordas
tradicionalmente reservada aos homens griôs,

e Toumani a levou a um patamar técnico e
expressivo sem precedentes.

um dos maiores músicos africanos de todos os
tempos e uma figura central na projeção

mundial da música mandinga. Nascido em
Bamaco, no Mali, ele pertenceu a uma

linhagem secular de griôs (jeli) — guardiões da
memória, da história e da palavra — sendo

descendente direto de uma família que há mais
de setecentos anos transmite saberes por meio
da música e da oralidade. Seu instrumento era

a kora, harpa-laúde de 21 cordas
tradicionalmente reservada aos homens griôs,

e Toumani a levou a um patamar técnico e
expressivo sem precedentes.

Sua música nasce da tradição, mas
não se encerra nela. Ao mesmo

tempo, seus projetos coletivos —
como o Symmetric Orchestra, o duo

histórico com Ali Farka Touré, as
colaborações com músicos flamencos,

jazzistas e artistas ocidentais —
mostraram uma visão ética da música

como encontro, não como fusão
apagadora. A parceria com Ali Farka

Touré, em especial, evidenciou
conexões profundas entre o blues

africano e a música afro-americana,
reafirmando a África como fonte viva

de muitas linguagens musicais
globais.

Toumani foi um artista da ponte: entre
tradição e modernidade, África e diáspora,

oralidade e gravação fonográfica. Seus álbuns
solo, como Kaira, á revelavam uma abordagem

refinada, marcada por polirritmia,
independência das mãos e grande sutileza

melódica.

https://www.youtube.com/watch?v=4RAjifC9ji0&t=2s
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1mlQDW?si=0e64e030654a4da2
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1mlQDW?si=0e64e030654a4da2




MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: MOUSSOLOUOuça: MOUSSOLOU

O u m o u  S a n g a r é  

Desde o início de sua carreira, Oumou
Sangaré se destacou por unir tradição e
posicionamento político. Suas canções

abordam temas sensíveis e muitas vezes
silenciados, como a condição da mulher, o

casamento forçado, a poligamia, a
desigualdade de gênero, a migração e as

tensões entre valores ancestrais e
transformações sociais. Em um contexto em
que a música feminina frequentemente era

associada apenas ao entretenimento,
Oumou afirmou o canto como instrumento

de crítica, educação e emancipação.

Desde o início de sua carreira, Oumou
Sangaré se destacou por unir tradição e
posicionamento político. Suas canções

abordam temas sensíveis e muitas vezes
silenciados, como a condição da mulher, o

casamento forçado, a poligamia, a
desigualdade de gênero, a migração e as

tensões entre valores ancestrais e
transformações sociais. Em um contexto em
que a música feminina frequentemente era

associada apenas ao entretenimento,
Oumou afirmou o canto como instrumento

de crítica, educação e emancipação.

oumou Sangaré é uma umou Sangaré é uma 
das vozes mais importantes da música
africana contemporânea e uma figura
central da cultura mandinga do Mali.

Nascida em 1968, em Bamaco, ela
construiu uma trajetória artística

profundamente ligada à tradição do
wassoulou, estilo musical do sul do Mali
marcado por cantos femininos, ritmos

fortes e uma relação íntima entre música,
vida cotidiana e ética social.

das vozes mais importantes da música
africana contemporânea e uma figura
central da cultura mandinga do Mali.

Nascida em 1968, em Bamaco, ela
construiu uma trajetória artística

profundamente ligada à tradição do
wassoulou, estilo musical do sul do Mali
marcado por cantos femininos, ritmos

fortes e uma relação íntima entre música,
vida cotidiana e ética social.

Sua voz é firme, expressiva e direta,
carregada de autoridade moral e

emoção contida — uma voz que não
pede permissão para existir.

Oumou Sangaré também se insere
na linhagem das griôs, mas redefine

esse papel a partir de uma
perspectiva feminina. Ela não apenas
preserva a memória coletiva, como a
questiona, propondo novos modos
de pensar as relações sociais dentro
da própria tradição. Nesse sentido,

sua música não rompe com o
passado, mas o tensiona,

demonstrando que a cultura é um
campo vivo de disputa e reinvenção.

Musicalmente, sua obra se ancora nos
ritmos do wassoulou, utilizando

instrumentos tradicionais como o kamalé
ngoni, o djembé e o karignan, combinados
com arranjos contemporâneos que ampliam

o alcance de sua mensagem sem
descaracterizar suas raízes. 

https://www.youtube.com/watch?v=I9pXHDAErek
https://www.youtube.com/watch?v=I9pXHDAErek
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO3AKe4Q?si=dec6199a38fc4d19
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO3AKe4Q?si=dec6199a38fc4d19




MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: Je pense à toiOuça: Je pense à toi

a m a d o u  &  m a r i a m

O duo construiu sua identidade sonora a partir
das tradições musicais do Mali, especialmente

das regiões bambara e wassoulou,
combinando ritmos locais com influências do
rock, do blues, do funk, do pop e da música

eletrônica. A guitarra de Amadou, marcada por
frases repetitivas e pulsantes, dialoga com a
voz clara e firme de Mariam, criando canções

acessíveis sem perder densidade cultural. Essa
mistura nunca é superficial: trata-se de uma

escuta atenta do mundo a partir de um ponto
de vista africano.

O duo construiu sua identidade sonora a partir
das tradições musicais do Mali, especialmente

das regiões bambara e wassoulou,
combinando ritmos locais com influências do
rock, do blues, do funk, do pop e da música

eletrônica. A guitarra de Amadou, marcada por
frases repetitivas e pulsantes, dialoga com a
voz clara e firme de Mariam, criando canções

acessíveis sem perder densidade cultural. Essa
mistura nunca é superficial: trata-se de uma

escuta atenta do mundo a partir de um ponto
de vista africano.

madou & Mariam formam um madou & Mariam formam um A
dos duos mais emblemáticos da música

africana contemporânea, símbolo de
encontro entre tradição, modernidade e

inclusão. Amadou Bagayoko (1954–2025) e
Mariam Doumbia (1958–) são músicos

malineses que se conheceram ainda jovens
no Instituto para Jovens Cegos de Bamaco,

onde a música se tornou não apenas
linguagem artística, mas também forma de

autonomia e afirmação no mundo.

dos duos mais emblemáticos da música
africana contemporânea, símbolo de

encontro entre tradição, modernidade e
inclusão. Amadou Bagayoko (1954–2025) e

Mariam Doumbia (1958–) são músicos
malineses que se conheceram ainda jovens
no Instituto para Jovens Cegos de Bamaco,

onde a música se tornou não apenas
linguagem artística, mas também forma de

autonomia e afirmação no mundo.

O reconhecimento internacional veio
a partir dos anos 2000,

especialmente com o álbum
Dimanche à Bamako, produzido por

Manu Chao, que levou o duo a um
público global. A partir daí, Amadou
& Mariam colaboraram com artistas

de diferentes cenas musicais,
participando de grandes festivais e

projetos internacionais, sem
abandonar sua ligação com Bamaco

e com a vida africana
contemporânea.

As letras de Amadou & Mariam falam do
cotidiano urbano africano, do amor, das

dificuldades da vida, da deficiência visual, da
migração e da desigualdade social, sempre

com uma perspectiva afirmativa e humanista.
Longe da vitimização, suas canções celebram a
autonomia, o desejo e a alegria como formas

de resistência. 

https://www.youtube.com/watch?v=gnvJEhRNkSw
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO2bxw3z?si=335afa65c6c54e5e




MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: 7 SecondsOuça: 7 Seconds

Y o u s s o u  N ’ D o u r

Desde muito jovem, Youssou demonstrou uma
presença vocal extraordinária. Sua voz aguda,

potente e flexível tornou-se sua marca
registrada, capaz de conduzir longas linhas

melódicas sobre estruturas rítmicas densas e
altamente polirrítmicas. No mbalax, o ritmo

não é mero acompanhamento: ele é
protagonista, e Youssou construiu uma

linguagem em que o canto dialoga
diretamente com os tambores, respeitando a

lógica da dança, da repetição e do transe
coletivo.

Desde muito jovem, Youssou demonstrou uma
presença vocal extraordinária. Sua voz aguda,

potente e flexível tornou-se sua marca
registrada, capaz de conduzir longas linhas

melódicas sobre estruturas rítmicas densas e
altamente polirrítmicas. No mbalax, o ritmo

não é mero acompanhamento: ele é
protagonista, e Youssou construiu uma

linguagem em que o canto dialoga
diretamente com os tambores, respeitando a

lógica da dança, da repetição e do transe
coletivo.

youssou N’Dour é uma das oussou N’Dour é uma das 
figuras mais influentes da música africana
moderna e um dos grandes embaixadores

culturais do Senegal no mundo. Nascido em
1959, em Dacar, ele se tornou a principal

referência internacional do mbalax, gênero
urbano senegalês que combina ritmos
tradicionais wolof — especialmente os

tambores sabar — com influências do jazz,
do soul, do funk, do pop e da música latina.

figuras mais influentes da música africana
moderna e um dos grandes embaixadores

culturais do Senegal no mundo. Nascido em
1959, em Dacar, ele se tornou a principal

referência internacional do mbalax, gênero
urbano senegalês que combina ritmos
tradicionais wolof — especialmente os

tambores sabar — com influências do jazz,
do soul, do funk, do pop e da música latina.

Sua relação com o islamismo
sufista senegalês também aparece

em sua obra, especialmente em
projetos dedicados às tradições

religiosas locais, nos quais o canto se
aproxima da devoção e da

contemplação.
Além da música, Youssou N’Dour

teve atuação marcante como agente
cultural e político. Fundou meios de

comunicação, incentivou políticas
culturais e chegou a ocupar cargos

públicos no Senegal, sempre
defendendo a cultura como eixo

central do desenvolvimento social.
Para ele, a música não é

entretenimento isolado, mas força
formadora de consciência e

pertencimento.

Youssou N’Dour articula tradição e
modernidade de forma exemplar e nunca

abandonou suas raízes senegalesas, mesmo
ao dialogar com grandes nomes da música

internacional, como Peter Gabriel, Paul Simon,
Neneh Cherry e Sting. Nas suas letras, Youssou

aborda temas como espiritualidade,
identidade africana, vida urbana, justiça social

e valores comunitários. 

https://www.youtube.com/watch?v=wqCpjFMvz-k
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO4ddHfV?si=5c5568d6a93a47dd




MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: African WomanOuça: African Woman

B a a b a  M a a l

Desde o início, Baaba Maal se destacou por
cantar em pulaar, língua dos povos fulani,

em um contexto no qual o wolof dominava a
cena musical senegalesa. Esse gesto, ao

mesmo tempo estético e político, afirma a
pluralidade cultural do Senegal e insere no

espaço público narrativas ligadas ao mundo
rural, ao nomadismo, à relação com a terra
e às transformações sociais impostas pela

modernidade e pela globalização.

Desde o início, Baaba Maal se destacou por
cantar em pulaar, língua dos povos fulani,

em um contexto no qual o wolof dominava a
cena musical senegalesa. Esse gesto, ao

mesmo tempo estético e político, afirma a
pluralidade cultural do Senegal e insere no

espaço público narrativas ligadas ao mundo
rural, ao nomadismo, à relação com a terra
e às transformações sociais impostas pela

modernidade e pela globalização.

baaba Maal é uma das grandes aaba Maal é uma das grandes 
vozes da música africana contemporânea e

um dos principais representantes da
cultura pulaar (fulani/peul) do Senegal.

Nascido em 1953, na região do rio Senegal,
ele construiu uma trajetória marcada pela
afirmação de identidades frequentemente

marginalizadas dentro do próprio país,
usando a música como meio de

preservação cultural, experimentação
estética e ação política.

vozes da música africana contemporânea e
um dos principais representantes da

cultura pulaar (fulani/peul) do Senegal.
Nascido em 1953, na região do rio Senegal,
ele construiu uma trajetória marcada pela
afirmação de identidades frequentemente

marginalizadas dentro do próprio país,
usando a música como meio de

preservação cultural, experimentação
estética e ação política.

Ao mesmo tempo, ele se tornou um
dos artistas africanos mais abertos à

experimentação sonora,
incorporando sintetizadores,

guitarras elétricas, programações
eletrônicas e influências do rock, do

jazz e da música eletrônica, sem
romper com a lógica rítmica e vocal

de suas raízes.

Musicalmente, Baaba Maal parte das
tradições do yela e de outros estilos do

norte do Senegal, nos quais o canto dialoga
com instrumentos como o hoddu (alaúde
ancestral, parente do ngoni) e a percussão

tradicional. 

. Diferente do virtuosismo
ornamental, Baaba Maal utiliza a voz
como instrumento de convocação

coletiva, mantendo sempre a
dimensão comunitária da música
africana, mesmo em contextos de

grande produção internacional.

https://www.youtube.com/watch?v=o6UPRYe0JSQ&t=1s
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO2qvilW?si=b4ca2595652a438a


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O
Ouça: Sorry SorryOuça: Sorry Sorry

F e m i  K u t i  e  S e u n  K u t i

Femi Kuti (n. 1962) foi o primeiro dos filhos
de Fela a assumir publicamente a

continuidade do afrobeat. Saxofonista,
tecladista e compositor, ele manteve a

espinha dorsal do gênero — longas
estruturas, riffs repetitivos, linhas de baixo

hipnóticas, metais explosivos e letras
politizadas —, mas introduziu elementos do
jazz, do funk contemporâneo e do hip-hop,
aproximando o afrobeat de novas gerações

e de circuitos globais.

Femi Kuti (n. 1962) foi o primeiro dos filhos
de Fela a assumir publicamente a

continuidade do afrobeat. Saxofonista,
tecladista e compositor, ele manteve a

espinha dorsal do gênero — longas
estruturas, riffs repetitivos, linhas de baixo

hipnóticas, metais explosivos e letras
politizadas —, mas introduziu elementos do
jazz, do funk contemporâneo e do hip-hop,
aproximando o afrobeat de novas gerações

e de circuitos globais.

femi Kuti e Seun Kuti são emi Kuti e Seun Kuti são 
herdeiros diretos e, ao mesmo tempo,
reinventores do afrobeat, linguagem

musical e política criada por Fela Anikulapo
Kuti na Nigéria. Mais do que “filhos de Fela”,

ambos construíram trajetórias próprias,
afirmando que o afrobeat não é um estilo

fechado, mas um projeto estético de crítica
social, liberdade e confronto com o poder.

herdeiros diretos e, ao mesmo tempo,
reinventores do afrobeat, linguagem

musical e política criada por Fela Anikulapo
Kuti na Nigéria. Mais do que “filhos de Fela”,

ambos construíram trajetórias próprias,
afirmando que o afrobeat não é um estilo

fechado, mas um projeto estético de crítica
social, liberdade e confronto com o poder.

Sua música aborda temas como
corrupção, autoritarismo, violência

estatal, desigualdade social e
neocolonialismo, mantendo o

espírito combativo do pai. Juntos,
Femi e Seun Kuti demonstram que o

legado de Fela não é herança
estática, mas campo de disputa e

reinvenção. Cada um, à sua maneira,
afirma que música africana pode ser

simultaneamente dança,
pensamento crítico e ação política.
Enquanto Femi amplia os diálogos

estéticos e institucionais do afrobeat,
Seun radicaliza seu conteúdo político
e sua forma ritual. Ambos mantêm
vivo um princípio fundamental: a
música não serve para distrair do

mundo, mas para enfrentá-lo.

Seun Kuti (n. 1983) é o filho mais jovem de
Fela e aquele que, talvez, manteve a relação
mais direta com o afrobeat clássico. Ainda

adolescente, ele assumiu o posto de líder da
Egypt 80, banda histórica de seu pai,

tornando-se guardião de uma tradição
musical que é, ao mesmo tempo, sonora e

política.

Ouça: AFRICAN DREAMSOuça: AFRICAN DREAMS

https://www.youtube.com/watch?v=rpVHWzDVMtg
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO3JymIR?si=9fae6e262b1a433c
https://www.canva.com/design/DAG-urSqYJg/UzDXsD_zm2a6foWpPg_3sA/edit
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/1GQur7dDvAWhKT9u9YwBJZ?si=J5FAu6acThyuaqs2-jPKUA
https://www.youtube.com/watch?v=9xuWsnTf2L4






MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: JA FUNMIOuça: JA FUNMI

K i n g  S u n n y  A d é

O jújú tem raízes profundas na cultura
iorubá, combinando canto, percussões

como os talking drums (dùndún), palmas e
linhas melódicas repetitivas. King Sunny Adé

expandiu essa linguagem ao incorporar
guitarras elétricas, teclados, pedais de efeito

e técnicas de estúdio, criando uma
sonoridade rica, hipnótica e dançante,
marcada por texturas em camadas e

grooves contínuos. Sua música se organiza
mais pelo fluxo e pela repetição do que por

estruturas narrativas lineares, refletindo
princípios estéticos africanos de

circularidade.

O jújú tem raízes profundas na cultura
iorubá, combinando canto, percussões

como os talking drums (dùndún), palmas e
linhas melódicas repetitivas. King Sunny Adé

expandiu essa linguagem ao incorporar
guitarras elétricas, teclados, pedais de efeito

e técnicas de estúdio, criando uma
sonoridade rica, hipnótica e dançante,
marcada por texturas em camadas e

grooves contínuos. Sua música se organiza
mais pelo fluxo e pela repetição do que por

estruturas narrativas lineares, refletindo
princípios estéticos africanos de

circularidade.

k ing Sunny Adé é uma das ing Sunny Adé é uma das 
figuras mais importantes da música

africana moderna e o principal responsável
por levar o jújú, tradição musical do povo

iorubá da Nigéria, ao reconhecimento
internacional. Nascido em 1946, ele

construiu uma obra que demonstra como a
música tradicional pode se reinventar

tecnologicamente sem perder sua base
ritual, comunitária e espiritual.

figuras mais importantes da música
africana moderna e o principal responsável
por levar o jújú, tradição musical do povo

iorubá da Nigéria, ao reconhecimento
internacional. Nascido em 1946, ele

construiu uma obra que demonstra como a
música tradicional pode se reinventar

tecnologicamente sem perder sua base
ritual, comunitária e espiritual.

Suas canções abordam temas como
vida comunitária, moral social,

espiritualidade, destino, alegria e
resiliência, frequentemente

associadas à filosofia iorubá e às
tradições religiosas locais. Diferente

da confrontação direta do afrobeat, o
jújú de King Sunny Adé opera pela

sabedoria do conselho, pela
observação e pelo equilíbrio,

valorizando a harmonia social.
Nos anos 1980, King Sunny Adé
alcançou projeção internacional,
sendo um dos primeiros artistas

africanos a assinar com uma grande
gravadora ocidental e a se

apresentar nos principais palcos do
mundo. 

A voz de Sunny Adé, suave e equilibrada,
atua menos como protagonista individual e
mais como parte de um tecido coletivo. O

canto dialoga com os tambores falantes, que
“respondem” às frases vocais, reafirmando a

centralidade da oralidade e da linguagem
tonal iorubá. 

https://www.youtube.com/watch?v=JBxreBgrJSA&t=2s
https://www.youtube.com/watch?v=JBxreBgrJSA&t=2s
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO043912?si=f8b9ec66e450437b
https://www.youtube.com/channel/UCwcqUNq5w86mgm_sru2SvBA


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: AgoloOuça: Agolo

A n g e l i q u e  K i d j o

Desde cedo, Kidjo foi marcada pelas
tradições musicais do Benim —

especialmente os ritmos e cantos ligados às
culturas fon e iorubá —, mas sua formação

artística também incorporou jazz, funk, soul,
pop e música latina. Ao se estabelecer nos
Estados Unidos, ampliou ainda mais seu

campo de diálogo, transformando sua obra
em um território de circulação entre África,

diáspora e mundo, sem hierarquias culturais.

Desde cedo, Kidjo foi marcada pelas
tradições musicais do Benim —

especialmente os ritmos e cantos ligados às
culturas fon e iorubá —, mas sua formação

artística também incorporou jazz, funk, soul,
pop e música latina. Ao se estabelecer nos
Estados Unidos, ampliou ainda mais seu

campo de diálogo, transformando sua obra
em um território de circulação entre África,

diáspora e mundo, sem hierarquias culturais.

Nascida em 1960, em Ouidah, ascida em 1960, em Ouidah, 
no Benim, ela construiu uma trajetória que

combina tradição, experimentação estética e
ativismo, fazendo da música um espaço de
encontro entre culturas, línguas e histórias.

no Benim, ela construiu uma trajetória que
combina tradição, experimentação estética e
ativismo, fazendo da música um espaço de
encontro entre culturas, línguas e histórias.

Angélique Kidjo representa uma
África cosmopolita e

profundamente enraizada, que
dialoga com o mundo sem abrir mão

de suas línguas, ritmos e visões de
mundo. Sua obra mostra que

tradição e modernidade não são
polos opostos, mas forças

complementares — e que a música
pode ser, ao mesmo tempo,

celebração, pensamento crítico e
gesto de transformação social.

A voz de Angélique Kidjo é um de seus
instrumentos mais poderosos: ampla,

elástica e intensamente expressiva, capaz de
transitar entre canto ritual, performance

pop e improvisação jazzística. Ela canta em
múltiplas línguas — fon, iorubá, francês,

inglês, entre outras — afirmando a
diversidade linguística africana como valor
estético e político, não como obstáculo à

comunicação global.
Musicalmente, Kidjo constrói arranjos que
articulam ritmos africanos, grooves afro-

americanos e estruturas da música popular
internacional, mantendo sempre a pulsação

rítmica como eixo central. 

https://www.youtube.com/watch?v=dlgESq5FAx4
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/51qUDJb5AtQX6jIL4VJx6M?si=IcDvyFPuR9OxXdpWjwpOfg


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: SUNSHINE DAYOuça: SUNSHINE DAY

OS I B I S Á

O núcleo do Osibisá foi formado por
músicos de Gana, muitos deles treinados em

música clássica e jazz, liderados pelo
saxofonista Teddy Osei. O nome do grupo

vem do osibisa, figura mítica da cultura akan
que simboliza força, criatividade e vitalidade

— uma escolha que já anuncia o projeto
estético da banda: afirmar uma África
moderna, urbana e inventiva, longe de

estereótipos primitivistas.

O núcleo do Osibisá foi formado por
músicos de Gana, muitos deles treinados em

música clássica e jazz, liderados pelo
saxofonista Teddy Osei. O nome do grupo

vem do osibisa, figura mítica da cultura akan
que simboliza força, criatividade e vitalidade

— uma escolha que já anuncia o projeto
estético da banda: afirmar uma África
moderna, urbana e inventiva, longe de

estereótipos primitivistas.

pioneiro na fusão entre ioneiro na fusão entre 
ritmos africanos, jazz, funk, soul, rock e

música latina. Fundado em 1969, em
Londres, por músicos ganeses e

caribenhos, o grupo surgiu em um contexto
de migração e efervescência cultural,

transformando a experiência da diáspora
africana em uma linguagem musical

vibrante, dançante e afirmativa.

ritmos africanos, jazz, funk, soul, rock e
música latina. Fundado em 1969, em

Londres, por músicos ganeses e
caribenhos, o grupo surgiu em um contexto

de migração e efervescência cultural,
transformando a experiência da diáspora

africana em uma linguagem musical
vibrante, dançante e afirmativa.

O Osibisá teve papel decisivo ao
mostrar que a música africana podia

ocupar os grandes palcos
internacionais como protagonista,

não como curiosidade folclórica. Nos
anos 1970, o grupo alcançou grande

sucesso na Europa e em outras partes
do mundo, influenciando gerações de

músicos e abrindo caminho para a
aceitação global de linguagens

africanas contemporâneas.

Musicalmente, o Osibisá construiu um som
marcado por seções de metais poderosas,

linhas de baixo pulsantes, percussões
africanas e grooves repetitivos, criando uma

música expansiva e coletiva. Diferente de
fusões diluídas, o grupo parte de princípios

rítmicos africanos — circularidade,
polirritmia e chamada-e-resposta — e os
articula com estruturas do jazz e do rock,

produzindo uma sonoridade imediatamente
reconhecível e profundamente dançante.

Esteticamente, o Osibisá afirmava uma
África orgulhosa, futurista e

coletiva, tanto no som quanto na
imagem: capas de discos com

referências simbólicas africanas e uma
postura de celebração da identidade

negra em escala global. 

https://www.youtube.com/watch?v=sF7g5lW6Wjw
https://www.youtube.com/watch?v=sF7g5lW6Wjw


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: LOVE AND DEATHOuça: LOVE AND DEATH

E b o  T a y l o r

Formado musicalmente em Gana e na
Inglaterra, Ebo Taylor teve contato direto

com o jazz, o funk e o soul, influências que
incorporou à base rítmica africana do

highlife. Diferente de uma fusão superficial,
seu trabalho se organiza a partir de

estruturas africanas de repetição, polirritmia
e groove contínuo, criando canções longas,
densas e profundamente dançantes. Sua

guitarra rítmica, marcada por padrões
circulares, tornou-se uma assinatura sonora

que influenciou gerações.

Formado musicalmente em Gana e na
Inglaterra, Ebo Taylor teve contato direto

com o jazz, o funk e o soul, influências que
incorporou à base rítmica africana do

highlife. Diferente de uma fusão superficial,
seu trabalho se organiza a partir de

estruturas africanas de repetição, polirritmia
e groove contínuo, criando canções longas,
densas e profundamente dançantes. Sua

guitarra rítmica, marcada por padrões
circulares, tornou-se uma assinatura sonora

que influenciou gerações.

a música moderna de Gana e música moderna de Gana e 
uma figura central na formação do highlife
e do afrobeat. Nascido em 1936, em Cape

Coast, ele construiu uma trajetória que
atravessa tradição, experimentação e

consciência política, afirmando a música
como ferramenta de identidade cultural e

crítica social.

uma figura central na formação do highlife
e do afrobeat. Nascido em 1936, em Cape

Coast, ele construiu uma trajetória que
atravessa tradição, experimentação e

consciência política, afirmando a música
como ferramenta de identidade cultural e

crítica social.

Ebo Taylor sempre manteve uma
postura crítica e pan-africanista. Suas

canções abordam temas como
corrupção, injustiça social,

neocolonialismo e a necessidade de
consciência coletiva, alinhando

música e pensamento político sem
abrir mão do prazer rítmico. Para ele,

dançar e pensar não são opostos,
mas dimensões complementares da

experiência musical africana.

Ebo Taylor teve papel fundamental na cena
musical ganesa dos anos 1960 e 1970,
atuando como arranjador, produtor e

colaborador de artistas como Fela Kuti, com
quem compartilhou ideias musicais e
políticas. Essa troca foi decisiva para o

desenvolvimento do afrobeat, gênero que
herdou do highlife ganês a base rítmica e a

lógica de expansão temporal.

https://www.youtube.com/watch?v=IuTVjbccVFg
https://www.youtube.com/watch?v=IuTVjbccVFg
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1iho2e?si=9f12babb099b49e7


Ebo Taylor representa uma geração
que entendeu a modernidade

africana não como ruptura com o
passado, mas como continuidade

crítica. Sua música permanece como
prova de que o groove pode ser

pensamento, e que o ritmo, quando
enraizado na história, é também

forma de resistência.

Um dos discos mais importantes de
Ebo Taylor é Life Stories (1976),

obra que sintetiza de forma
exemplar sua visão musical e
política. Nesse álbum, Taylor

combina o highlife ganês com o
funk e o afrobeat em estruturas

longas e hipnóticas, sustentadas por
linhas de guitarra rítmica precisas,

metais envolventes e uma base
percussiva profundamente africana. 

E B O  T A Y L O R

Após um período de relativo
esquecimento internacional, sua
obra foi redescoberta nos anos

2000, revelando ao mundo a
sofisticação e a atualidade de sua

música. Esse reconhecimento tardio
não alterou o núcleo de seu projeto
artístico: afirmar uma África criativa,
autônoma e intelectualmente ativa.

https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1iho2e?si=9f12babb099b49e7


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: YEKE YEKEOuça: YEKE YEKE

M o r y  K a n t é

Multi-instrumentista e virtuoseo  tocador da
kora, Mory Kanté levou para o centro de sua
obra os fundamentos da música mandinga —
repetição, circularidade e diálogo entre voz e
ritmo — e os traduziu para uma linguagem

contemporânea, marcada pelo uso de
sintetizadores, baterias eletrônicas e

estruturas pop. Diferente de uma adaptação
superficial, sua música preserva a lógica

rítmica africana mesmo quando dialoga com
tecnologias modernas, criando uma

sonoridade híbrida, dançante e
profundamente identitária.

Multi-instrumentista e virtuoseo  tocador da
kora, Mory Kanté levou para o centro de sua
obra os fundamentos da música mandinga —
repetição, circularidade e diálogo entre voz e
ritmo — e os traduziu para uma linguagem

contemporânea, marcada pelo uso de
sintetizadores, baterias eletrônicas e

estruturas pop. Diferente de uma adaptação
superficial, sua música preserva a lógica

rítmica africana mesmo quando dialoga com
tecnologias modernas, criando uma

sonoridade híbrida, dançante e
profundamente identitária.

m ory Kanté (1950–2020) foi ory Kanté (1950–2020) foi 
um dos artistas africanos que mais

conseguiram articular tradição mandinga e
música pop global sem esvaziar o sentido

cultural de suas raízes. Nascido na Guiné, em
uma família de griôs (jeli), ele cresceu imerso

na oralidade, na música e na
responsabilidade social que acompanham

essa linhagem, aprendendo desde cedo que
cantar é também narrar, aconselhar e

preservar a memória coletiva.

um dos artistas africanos que mais
conseguiram articular tradição mandinga e
música pop global sem esvaziar o sentido

cultural de suas raízes. Nascido na Guiné, em
uma família de griôs (jeli), ele cresceu imerso

na oralidade, na música e na
responsabilidade social que acompanham

essa linhagem, aprendendo desde cedo que
cantar é também narrar, aconselhar e

preservar a memória coletiva.

, afirmando a legitimidade da África
como produtora de pop global.

Mory Kanté manteve o vínculo com
os valores do mundo mandinga,

abordando temas como amor, ética
social, dignidade, espiritualidade e

coesão comunitária. Sua voz aguda e
expressiva, aliada à musicalidade
refinada, cria uma sensação de
celebração contínua, na qual o

prazer da dança se articula com a
afirmação cultural.

O reconhecimento internacional veio com o
álbum Akwaba Beach (1987), especialmente
com a canção “Yéké Yéké”, que se tornou um

fenômeno global. 
O sucesso da faixa não apagou sua dimensão

cultural: cantada em línguas africanas, ela
levou ao mainstream europeu e mundial uma
estética sonora africana que não se moldava

aos padrões anglófonos dominantes.

https://www.youtube.com/watch?v=bJNiMNUSrw8&list=RDbJNiMNUSrw8&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=bJNiMNUSrw8&list=RDbJNiMNUSrw8&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO0c0IRx?si=f2d65e90af5d44a5




MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: KANOUOuça: KANOU

F a t o u m a t a  D i a w a r a

Cantora, compositora, atriz e multi-
instrumentista, Fatoumata se projeta

internacionalmente a partir de uma relação
orgânica com as tradições musicais do Mali
— especialmente os cantos mandingas —,

mas sem se submeter às expectativas
folclorizantes muitas vezes impostas à

música africana. Sua sonoridade combina
ritmos tradicionais, guitarras elétricas,

grooves contemporâneos, eletrônica sutil e
harmonias pop, criando um diálogo fluido

entre o local e o global.

Cantora, compositora, atriz e multi-
instrumentista, Fatoumata se projeta

internacionalmente a partir de uma relação
orgânica com as tradições musicais do Mali
— especialmente os cantos mandingas —,

mas sem se submeter às expectativas
folclorizantes muitas vezes impostas à

música africana. Sua sonoridade combina
ritmos tradicionais, guitarras elétricas,

grooves contemporâneos, eletrônica sutil e
harmonias pop, criando um diálogo fluido

entre o local e o global.

f atoumata Diawara é uma atoumata Diawara é uma 
das vozes mais marcantes da música

africana contemporânea, reconhecida por
articular tradição mandinga, engajamento
político e estética cosmopolita. Nascida em
1982, na Costa do Marfim, em uma família

de origem malinesa, ela cresceu entre
diferentes contextos culturais da África

Ocidental, experiência que marca
profundamente sua obra e sua identidade

artística.

das vozes mais marcantes da música
africana contemporânea, reconhecida por
articular tradição mandinga, engajamento
político e estética cosmopolita. Nascida em
1982, na Costa do Marfim, em uma família

de origem malinesa, ela cresceu entre
diferentes contextos culturais da África

Ocidental, experiência que marca
profundamente sua obra e sua identidade

artística.

Já em Fenfo (2018), indicado ao
Grammy, Fatoumata aprofunda

temas como migração, identidade,
pertencimento, racismo e condição

feminina, ampliando sua paleta
sonora e política. Em London Ko
(2023), ela explora ainda mais a

produção eletrônica, sem romper
com as raízes rítmicas africanas,
reafirmando sua capacidade de
reinvenção.Sua música nasce da

tradição, mas não se encerra nela.
Seu álbum de estreia, Fatou (2011), revelou
uma artista que canta majoritariamente em
bambara, reafirmando a centralidade das

línguas africanas no cenário internacional. 

https://www.youtube.com/watch?v=hFzItUctMf8&list=RDhFzItUctMf8&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=hFzItUctMf8&list=RDhFzItUctMf8&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO2K4Ol1?si=f884da72c29d4c56


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: alewaOuça: alewa

S a n t ro f i

O som do Santrofi parte das estruturas
clássicas do highlife — guitarras

entrelaçadas, linhas melódicas elegantes,
grooves dançantes e vocais em línguas

ganesas como o twi —, mas dialoga
abertamente com o afrobeat, o funk, o jazz e

a música urbana africana atual. Essa
combinação produz uma sonoridade

calorosa, festiva e politicamente consciente,
sem recorrer à nostalgia pura ou à

reprodução museológica do passado.

O som do Santrofi parte das estruturas
clássicas do highlife — guitarras

entrelaçadas, linhas melódicas elegantes,
grooves dançantes e vocais em línguas

ganesas como o twi —, mas dialoga
abertamente com o afrobeat, o funk, o jazz e

a música urbana africana atual. Essa
combinação produz uma sonoridade

calorosa, festiva e politicamente consciente,
sem recorrer à nostalgia pura ou à

reprodução museológica do passado.

S antrofi é um dos grupos antrofi é um dos grupos 
mais importantes da nova cena musical de
Gana, responsável por uma revitalização
criativa do highlife, gênero urbano que

marcou profundamente a história musical
da África Ocidental ao longo do século XX.
Formado em Acra, o grupo reúne músicos

experientes da cena local, muitos deles com
passagens por bandas históricas do

highlife, o que confere ao Santrofi uma
ligação direta com a tradição e, ao mesmo

tempo, uma postura contemporânea.

mais importantes da nova cena musical de
Gana, responsável por uma revitalização
criativa do highlife, gênero urbano que

marcou profundamente a história musical
da África Ocidental ao longo do século XX.
Formado em Acra, o grupo reúne músicos

experientes da cena local, muitos deles com
passagens por bandas históricas do

highlife, o que confere ao Santrofi uma
ligação direta com a tradição e, ao mesmo

tempo, uma postura contemporânea.

As canções abordam temas como
solidariedade, dignidade,

desigualdade social, memória
coletiva e esperança, reafirmando o
highlife como linguagem musical e

também como forma de comentário
social. Culturalmente, o Santrofi
ocupa um lugar estratégico: o de

ponte entre gerações. 

Seu álbum de estreia, Alewa (2020),
produzido por Ebo Taylor e lançado pelo

selo Soundway Records, é um marco dessa
retomada do highlife como música viva e

atual. 

Ao reunir músicos jovens e
veteranos, o grupo reafirma o valor

da transmissão oral e prática do
conhecimento musical africano,

mostrando que tradição não é algo
fixo, mas um processo contínuo de

reinvenção. 

https://www.youtube.com/watch?v=DqED8raPFyQ
https://www.youtube.com/watch?v=DqED8raPFyQ
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/4TAQVMDmfbAztt2EHw7hZ0?si=4m7W6vFGT8-2YKXvmgqaJA


Norte da 
África



MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: ENTA OMRIOuça: ENTA OMRI

O u m  K a l t h o u m

Dotada de uma voz poderosa, precisa e
profundamente expressiva, Oum Kalthoum
construiu uma estética baseada no tarab,

conceito central da música árabe que
designa o estado de êxtase emocional

compartilhado entre intérprete e público.
Suas performances, muitas vezes longas e

intensamente improvisadas, eram marcadas
pela repetição criativa de versos e frases
melódicas, cada vez mais carregadas de

emoção, conduzindo a plateia a um
envolvimento coletivo raro.

Dotada de uma voz poderosa, precisa e
profundamente expressiva, Oum Kalthoum
construiu uma estética baseada no tarab,

conceito central da música árabe que
designa o estado de êxtase emocional

compartilhado entre intérprete e público.
Suas performances, muitas vezes longas e

intensamente improvisadas, eram marcadas
pela repetição criativa de versos e frases
melódicas, cada vez mais carregadas de

emoção, conduzindo a plateia a um
envolvimento coletivo raro.

Oum Kalthoum (Umm Kulthum)  um Kalthoum (Umm Kulthum)  
uma das maiores figuras da história da
música do mundo árabe e africano, um

ícone cultural cuja importância ultrapassa
em muito o campo artístico. Nascida no

Egito por volta de 1904 e falecida em 1975,
ela se tornou conhecida como Kawkab al-
Sharq — “A Estrela do Oriente” —, título
que expressa a dimensão quase mítica de
sua presença na vida cultural do Egito e do

mundo árabe.

uma das maiores figuras da história da
música do mundo árabe e africano, um

ícone cultural cuja importância ultrapassa
em muito o campo artístico. Nascida no

Egito por volta de 1904 e falecida em 1975,
ela se tornou conhecida como Kawkab al-
Sharq — “A Estrela do Oriente” —, título
que expressa a dimensão quase mítica de
sua presença na vida cultural do Egito e do

mundo árabe.

Ao longo de décadas, Oum Kalthoum
colaborou com alguns dos maiores

compositores do Egito, como Riad Al
Sunbati e Mohammed Abdel
Wahab, ajudando a redefinir a

canção árabe moderna sem romper
com suas raízes.

Mais do que cantora, Oum Kalthoum
foi uma figura política e simbólica.
Em um período marcado pelo fim do

colonialismo e pela afirmação do
nacionalismo árabe, sua voz tornou-
se um elemento de unidade cultural.

Concertos transmitidos pelo rádio
paravam cidades inteiras, e suas

canções funcionavam como espaços
de comunhão emocional e

identidade coletiva.

Seu repertório dialoga com a poesia
clássica árabe, a música tradicional egípcia

e arranjos orquestrais sofisticados, nos
quais convivem instrumentos árabes como o

oud, o qanun e o ney com formações
modernas. 

https://www.youtube.com/watch?v=ndUg3n9C1vc&list=RDndUg3n9C1vc&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=ndUg3n9C1vc&list=RDndUg3n9C1vc&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO2XsZOJ?si=7cb17b25acae4cf9


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: DIDIOuça: DIDI

C h e b  K h a l e d

O termo cheb — “jovem”, em árabe — marca
uma geração de músicos que, a partir dos

anos 1970 e 1980, rompeu com formas mais
conservadoras da música tradicional

argelina. Khaled transformou esse espírito
em um projeto estético ousado, misturando

o raï com pop, rock, funk, reggae e
eletrônica, sem perder a centralidade das
melodias árabes, dos ritmos magrebinos e

da oralidade popular.

O termo cheb — “jovem”, em árabe — marca
uma geração de músicos que, a partir dos

anos 1970 e 1980, rompeu com formas mais
conservadoras da música tradicional

argelina. Khaled transformou esse espírito
em um projeto estético ousado, misturando

o raï com pop, rock, funk, reggae e
eletrônica, sem perder a centralidade das
melodias árabes, dos ritmos magrebinos e

da oralidade popular.

C heb Khaled é uma das heb Khaled é uma das 
figuras mais influentes da música norte-

africana contemporânea e o principal
responsável por levar o raï argelino ao
reconhecimento internacional. Nascido

Khaled Hadj Ibrahim em 1960, na cidade de
Orã (Oran), Argélia, ele emerge de um

contexto urbano popular no qual o raï já
funcionava como linguagem de

contestação, expressão juvenil e crítica
social.

figuras mais influentes da música norte-
africana contemporânea e o principal
responsável por levar o raï argelino ao
reconhecimento internacional. Nascido

Khaled Hadj Ibrahim em 1960, na cidade de
Orã (Oran), Argélia, ele emerge de um

contexto urbano popular no qual o raï já
funcionava como linguagem de

contestação, expressão juvenil e crítica
social.

A partir daí, Cheb Khaled passa a
ocupar um lugar singular: o de artista
popular que dialoga com o mercado

global sem esvaziar o conteúdo
cultural de sua música.

O raï de Khaled fala de amor, desejo,
frustração, migração, cotidiano

urbano e liberdade individual, temas
que ressoam fortemente entre jovens
argelinos e comunidades migrantes.
Em contextos políticos marcados por
censura e conservadorismo religioso,

sua música foi, muitas vezes, vista
como transgressora, o que contribuiu
tanto para sua popularidade quanto

para as controvérsias em torno de sua
figura.

Sua projeção global se consolida nos anos
1990, especialmente com o álbum Khaled

(1992), produzido por Don Was, que inclui o
clássico “Didi” — uma canção que

atravessou fronteiras linguísticas e culturais,
tornando-se um hino da diáspora

magrebina e um marco da world music. 

https://www.youtube.com/watch?v=tTcnIYYeZI8&list=RDtTcnIYYeZI8&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=tTcnIYYeZI8&list=RDtTcnIYYeZI8&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1di9Xh?si=749f75e94e6f4400




MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: Ya RayahOuça: Ya Rayah

R a c h i d  T a h a

Sua trajetória começa com a banda Carte de
Séjour, nos anos 1980, cujo próprio nome já

denunciava a condição precária dos
imigrantes árabes na França. O grupo ficou
conhecido por sua versão radical de “Douce

France”, canção patriótica francesa
reinterpretada como crítica mordaz ao

racismo, à exclusão social e à hipocrisia do
discurso nacionalista. Ali, Rachid Taha já

afirmava sua postura: usar a música como
instrumento político, sem concessões

estéticas

Sua trajetória começa com a banda Carte de
Séjour, nos anos 1980, cujo próprio nome já

denunciava a condição precária dos
imigrantes árabes na França. O grupo ficou
conhecido por sua versão radical de “Douce

France”, canção patriótica francesa
reinterpretada como crítica mordaz ao

racismo, à exclusão social e à hipocrisia do
discurso nacionalista. Ali, Rachid Taha já

afirmava sua postura: usar a música como
instrumento político, sem concessões

estéticas

Rachid Taha (1958–2018) foi uma das achid Taha (1958–2018) foi uma das 
vozes mais singulares, politizadas e

inquietas da música do Magrebe e da
diáspora norte-africana na Europa. Nascido
na Argélia e criado na França, ele construiu
uma obra marcada pelo confronto direto
entre tradição árabe-berbere, rock, punk,

eletrônica e música de protesto, tornando-
se um símbolo de resistência cultural e

identidade híbrida.

vozes mais singulares, politizadas e
inquietas da música do Magrebe e da

diáspora norte-africana na Europa. Nascido
na Argélia e criado na França, ele construiu
uma obra marcada pelo confronto direto
entre tradição árabe-berbere, rock, punk,

eletrônica e música de protesto, tornando-
se um símbolo de resistência cultural e

identidade híbrida.

Um dos momentos mais
emblemáticos de sua obra é a

releitura de “Ya Rayah”, clássico do
exílio e da migração, que ele

transformou em hino
contemporâneo das diásporas

árabes. A canção sintetiza temas
centrais de sua produção:

deslocamento, nostalgia, revolta,
identidade fragmentada e crítica ao

colonialismo.

Rachid Taha também dialogou
intensamente com figuras como Joe

Strummer (do The Clash), reforçando
sua ligação com o punk enquanto

linguagem política.

Em carreira solo, ele aprofundou essa fusão
sonora explosiva. Taha misturou raï, chaabi,
ritmos norte-africanos e poesia árabe com
guitarras distorcidas, batidas industriais e

atitude punk. Diferente da abordagem mais
pop de Cheb Khaled, Rachid Taha optou pelo
conflito, pelo choque e pela fricção cultural.

Sua música não buscava conciliação, mas
visibilidade e enfrentamento.

https://www.youtube.com/results?search_query=ya+rayah+rachid+taha
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO1GlyF4?si=6ab51a088a71444d


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: raouiOuça: raoui

S o u a d  M a s s i  

Sua formação musical passa pelo rock e pelo
folk, influências que ela incorpora com

naturalidade à tradição melódica do
Magrebe. Nos anos 1990, integrou a banda

de rock Atakor, período em que já se
destacava por sua postura crítica em um

contexto argelino marcado pela violência da
guerra civil e pelo avanço do

fundamentalismo. Diante das ameaças a
artistas e intelectuais, Souad Massi deixa a

Argélia e se estabelece na França,
experiência que atravessa profundamente

sua obra.

Sua formação musical passa pelo rock e pelo
folk, influências que ela incorpora com

naturalidade à tradição melódica do
Magrebe. Nos anos 1990, integrou a banda

de rock Atakor, período em que já se
destacava por sua postura crítica em um

contexto argelino marcado pela violência da
guerra civil e pelo avanço do

fundamentalismo. Diante das ameaças a
artistas e intelectuais, Souad Massi deixa a

Argélia e se estabelece na França,
experiência que atravessa profundamente

sua obra.

Souad Massi é uma das ouad Massi é uma das 
vozes mais delicadas e, ao mesmo tempo,

politicamente consistentes da música
argelina contemporânea. Nascida em 1972,

em Argel, ela construiu uma trajetória
marcada pelo exílio, pela fusão de

linguagens musicais e por uma escrita
intimista que transforma experiências

pessoais em reflexão coletiva.

vozes mais delicadas e, ao mesmo tempo,
politicamente consistentes da música

argelina contemporânea. Nascida em 1972,
em Argel, ela construiu uma trajetória

marcada pelo exílio, pela fusão de
linguagens musicais e por uma escrita
intimista que transforma experiências

pessoais em reflexão coletiva.

As canções de Souad Massi são
marcadas por sobriedade, lirismo e
contenção emocional. Seus temas

recorrentes incluem exílio, memória,
amor, perda, guerra, dignidade e

esperança, tratados sem
grandiloquência, mas com

profundidade ética. Sua voz, suave e
firme, contrasta com a dureza dos

assuntos, criando uma tensão que é
central à força de sua música.

Em carreira solo, ela desenvolve um estilo
próprio que dialoga com o folk anglo-

saxão, a chanson francesa e a música
árabe e berbere, cantando em árabe,
francês e, ocasionalmente, inglês. Essa

escolha linguística não é apenas estética,
mas política: expressa identidades múltiplas,

deslocamento e resistência à ideia de
pertencimento único.

https://www.youtube.com/watch?v=xX0k5jjTrMI&list=RDxX0k5jjTrMI&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=xX0k5jjTrMI&list=RDxX0k5jjTrMI&start_radio=1
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/0oXFsuB6XBuDTsXJgplR7k?si=rn97lnBRSXmRFVmS5IBXmw
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/0oXFsuB6XBuDTsXJgplR7k?si=rn97lnBRSXmRFVmS5IBXmw


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: bab el ouedOuça: bab el oued

G n a w a  D i f f u s i o n

O próprio nome do grupo já anuncia sua
proposta: diffusion não como diluição, mas

como circulação cultural, mistura consciente
e politizada. A música do Gnawa Diffusion é
profundamente marcada pelo engajamento

social, abordando temas como racismo,
imigração, exclusão, identidade pós-colonial

e resistência cultural. As letras alternam
árabe dialetal, francês e, por vezes, inglês,

refletindo a realidade híbrida das
comunidades magrebinas na Europa.

O próprio nome do grupo já anuncia sua
proposta: diffusion não como diluição, mas

como circulação cultural, mistura consciente
e politizada. A música do Gnawa Diffusion é
profundamente marcada pelo engajamento

social, abordando temas como racismo,
imigração, exclusão, identidade pós-colonial

e resistência cultural. As letras alternam
árabe dialetal, francês e, por vezes, inglês,

refletindo a realidade híbrida das
comunidades magrebinas na Europa.

Gnawa Diffusion é um  grupo nawa Diffusion é um  grupo 
argelino fundamental para compreender os
encontros entre tradição africana, música

árabe e sonoridades globais
contemporâneas. Formada em Grenoble

(França) no início dos anos 1990 por
músicos da diáspora argelina, a banda
toma como ponto de partida a música

gnawa — tradição espiritual afro-magrebina
de origem subsaariana — e a projeta em

diálogo direto com reggae, dub, rock, rap e
jazz.

argelino fundamental para compreender os
encontros entre tradição africana, música

árabe e sonoridades globais
contemporâneas. Formada em Grenoble

(França) no início dos anos 1990 por
músicos da diáspora argelina, a banda
toma como ponto de partida a música

gnawa — tradição espiritual afro-magrebina
de origem subsaariana — e a projeta em

diálogo direto com reggae, dub, rock, rap e
jazz.

O resultado é uma música dançante
e ritualística, mas também frontal e

política.
Assim como artistas como Rachid
Taha, o Gnawa Diffusion recusa o

enquadramento confortável da world
music exotizada. Sua obra se

posiciona como música de confronto,
feita para o palco, para a rua e para o

debate público. Não se trata de
preservar uma tradição intacta, mas

de ativá-la em um contexto
contemporâneo de lutas sociais e

disputas simbólicas.

Musicalmente, o grupo preserva elementos
centrais da tradição gnawa — como padrões
rítmicos repetitivos, grooves hipnóticos e a
dimensão coletiva do transe — ao mesmo

tempo em que os reinventa com baixo
elétrico, guitarras, efeitos eletrônicos e uma

atitude urbana. 

https://www.youtube.com/watch?v=lvzQ1mHDt1Q&list=RDlvzQ1mHDt1Q&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=lvzQ1mHDt1Q&list=RDlvzQ1mHDt1Q&start_radio=1
https://open.spotify.com/intl-pt/artist/4s0srRj9YXjM8J0TK2QVzP?si=Ua20dK7cQOWz8KEkwQ0bGA
https://www.youtube.com/channel/UCdr04Q8pwNe6D7x9NnspTrA


MÚSICA AFRICANA 
E AFRODIASPÓRICA

P A B L O  H O N O R A T O  N A S C I M E N T O Ouça: DAYMALLAHOuça: DAYMALLAH

M a j i d  B e k k a s

Cantor, compositor e mestre do guembri (ou
sintir), instrumento central da música
gnawa, Bekkas desenvolveu um estilo

singular: grooves hipnóticos, vocais graves e
repetitivos e uma abertura constante à

improvisação. Diferente de abordagens mais
rígidas da tradição, ele via a música gnawa
como um campo vivo de troca, capaz de

conversar com músicos de diferentes
culturas sem perder sua força ritual.

Cantor, compositor e mestre do guembri (ou
sintir), instrumento central da música
gnawa, Bekkas desenvolveu um estilo

singular: grooves hipnóticos, vocais graves e
repetitivos e uma abertura constante à

improvisação. Diferente de abordagens mais
rígidas da tradição, ele via a música gnawa
como um campo vivo de troca, capaz de

conversar com músicos de diferentes
culturas sem perder sua força ritual.

Majid Bekkas (1957–2023) ajid Bekkas (1957–2023) 
foi um dos grandes responsáveis por
renovar e internacionalizar a música

gnawa do Marrocos, sem romper com sua
dimensão espiritual e comunitária. Nascido
em Salé, ele construiu uma obra marcada

pelo diálogo profundo entre a tradição afro-
marroquina e linguagens contemporâneas

como o jazz, o blues e a música
improvisada.

foi um dos grandes responsáveis por
renovar e internacionalizar a música

gnawa do Marrocos, sem romper com sua
dimensão espiritual e comunitária. Nascido
em Salé, ele construiu uma obra marcada

pelo diálogo profundo entre a tradição afro-
marroquina e linguagens contemporâneas

como o jazz, o blues e a música
improvisada.

A música de Majid Bekkas mantém
vínculos com temas centrais da

tradição gnawa: memória africana,
espiritualidade, cura e resistência. No
entanto, esses elementos aparecem

recontextualizados, não como
folclore, mas como linguagem

contemporânea capaz de falar a
públicos diversos. Majid Bekkas

ocupa um lugar essencial na história
da música africana moderna: o de
mediador cultural que expandiu os

horizontes da gnawa sem
descaracterizá-la. Seu legado

demonstra que tradição e inovação
não são polos opostos, mas forças
complementares quando tratadas
com escuta, respeito e criatividade.

Sua trajetória é marcada por colaborações
com importantes nomes do jazz europeu e

africano, o que o posicionou como uma
ponte entre mundos musicais muitas vezes
tratados como separados. Em seus projetos,

o guembri dialoga naturalmente com
saxofone, piano, contrabaixo e bateria,

criando paisagens sonoras onde o transe
gnawa encontra a liberdade do jazz.

https://www.youtube.com/watch?v=OuK1LrO8ODM&list=RDOuK1LrO8ODM&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=OuK1LrO8ODM&list=RDOuK1LrO8ODM&start_radio=1
https://open.spotify.com/playlist/37i9dQZF1DZ06evO44uN1L?si=9bbf169af29f463b


METODOLOGIA
DE PESQUISA



Tal consciência não é tratada como limitação, mas como condição epistemológica, em
consonância com abordagens contemporâneas da antropologia reflexiva e dos estudos pós-

coloniais.

1. Natureza e procedimentos da pesquisa
A pesquisa foi realizada predominantemente por meio da consulta sistemática a fontes
secundárias, incluindo livros, artigos acadêmicos, enciclopédias musicais, catálogos de
gravadoras, arquivos jornalísticos, entrevistas, registros fonográficos e audiovisuais. Trata-
se, portanto, de uma investigação que articula:

A consulta foi realizada majoritariamente em arquivos digitais disponíveis na internet,
reconhecendo que, no campo da world music e da música africana, grande parte da
memória sonora contemporânea encontra-se hoje mediada por plataformas digitais.

Este trabalho adota uma metodologia 
qualitativa, de natureza bibliográfica e

musicográfica, orientada por um recorte
temático e conceitual claramente delimitado.

O pesquisador, brasileiro, insere-se no campo dos
estudos sobre música africana e afro-

Pesquisa bibliográfica, voltada à literatura teórica, histórica e crítica sobre música
africana, diáspora, colonialismo, pós-colonialidade e indústria cultural;
Pesquisa musicográfica, centrada na escuta analítica de gravações, no levantamento
de discografias, trajetórias artísticas e contextos de circulação musical.

METODOLOGIA DE PESQUISA

produção de conhecimento carrega marcas históricas, culturais e políticas. 

diaspórica a partir de uma posição situada  no Sul Global, 
consciente de que toda 

Foram priorizados materiais publicados em português, francês e inglês, línguas que
concentram parte significativa da produção acadêmica e jornalística sobre música africana.

Entre os tipos de plataformas e arquivos consultados, destacam-se:

2. Fontes e Arquivos Consultados

Portais especializados em música africana e world music, como: Africa Is a Country,
World Music Network, Songlines Magazine, Afropop Worldwide e OkayAfrica;
Arquivos e enciclopédias musicais digitais, a exemplo de AllMusic, Discogs, MusicBrainz
e Smithsonian Folkways;



O uso dessas fontes foi orientado por um princípio de verificação
cruzada, evitando a dependência de uma única plataforma ou narrativa.

Catálogos de festivais internacionais, como WOMAD, Festival de Jazz de Montreux,
North Sea Jazz Festival e MASA (Marché des Arts du Spectacle Africain);
Plataformas de streaming e vídeo, utilizadas não como fontes acríticas, mas como
repositórios de gravações e performances (YouTube, Spotify, Apple Music), sempre
cruzadas com informações históricas e críticas;
Sites institucionais e arquivos de imprensa, incluindo BBC Africa, RFI Musique, France
Culture, The Guardian, bem como jornais africanos e sul-africanos.

3. Recorte metodológico

Dada a vastidão do continente africano — em termos geográficos, históricos, linguísticos e
culturais — e a impossibilidade epistemológica de esgotar o tema da música africana em um
único volume, este estudo adota como recorte metodológico central a categoria “músicos
africanos de renome internacional”.

Essa expressão não é empregada de forma impressionista ou meramente valorativa, mas
definida operativamente como um conceito analítico, sustentado por critérios verificáveis.

METODOLOGIA DE PESQUISA

Entende-se por músico africano de renome internacional aquele artista ou grupo musical
que, embora enraizado em contextos culturais específicos do continente africano, alcançou
reconhecimento, circulação e impacto para além de seu país de origem, especialmente em
circuitos transnacionais de difusão cultural. Esse reconhecimento não é confundido com
sucesso comercial estrito, mas compreendido como visibilidade simbólica, histórica e
estética em escala internacional.

3.1 Definição do conceito

3.2 Critérios de identificação do renome internacional
1.Circulação internacional comprovada, por meio de turnês, apresentações ou

residências artísticas fora do continente africano;
2.Distribuição internacional de gravações, por selos estrangeiros ou plataformas

globais;
3.Presença recorrente em festivais internacionais de música, especialmente aqueles

dedicados ao jazz, à world music ou às músicas tradicionais e contemporâneas;



A adoção desses critérios visa evitar tanto a folclorização quanto a hiperexposição midiática
acrítica, permitindo um recorte que equilibra relevância cultural, densidade histórica e

circulação global.

METODOLOGIA DE PESQUISA

5. Influência estética ou política documentada, seja sobre outros músicos, seja em
movimentos culturais, sociais ou políticos;

6. Inserção em bibliografias acadêmicas ou catálogos de referência, nacionais ou
internacionais.

 4, Reconhecimento crítico, evidenciado por resenhas, entrevistas, prêmios ou 
menções em veículos internacionais especializados;

3.3. Limites e potencialidades da abordagem
Nesse sentido, o recorte não pretende representar “a música africana” como totalidade,
mas interrogar os processos pelos quais certas sonoridades africanas tornam-se audíveis
no mundo, enquanto outras permanecem silenciadas.
Reconhece-se que a centralidade em músicos de renome internacional pode, por um lado,
deixar à margem expressões locais menos visibilizadas. Por outro, essa escolha
metodológica permite analisar os mecanismos de circulação, tradução cultural e disputa
simbólica que operam quando a música africana atravessa fronteiras coloniais, linguísticas
e mercadológicas.
Nesse sentido, o recorte não pretende representar “a música africana” como totalidade, mas
interrogar os processos pelos quais certas sonoridades africanas tornam-se audíveis no
mundo, enquanto outras permanecem silenciadas.

Como ensinou Pierre Bourdieu, toda escolha metodológica é também uma escolha política.
Este trabalho assume essa condição nem tanto como fragilidade, mas como princípio de
rigor crítico.

Obs.: Este livro não é escrito a partir de uma iniciação religiosa nem de uma experiência de fé
pessoal, mas de uma escuta musical, histórica e cultural.  Reconhecer que, nas sociedades
africanas e afro-diaspóricas, a música é inseparável da espiritualidade, da vida social, da

economia e da política não implica adesão religiosa do intérprete, mas compromisso com a
realidade cultural que se analisa.  Escrevo, portanto, sem performar pertencimentos que não

são meus, buscando compreender a música africana em sua integralidade — como prática
sonora, forma de organização da vida e expressão de sentido coletivo — respeitando seus

fundamentos simbólicos sem reduzi-los, e sem transformá-los em profissão de fé.





Este livro parte do reconhecimento explícito de uma condição que atravessa todo o seu
percurso: a distância. Distância geográfica, cultural e experiencial em relação amuitos dos
contextos africanos aqui mencionados; distância também em relação a práticas musicais e
instrumentos que não foram vivenciados presencialmente nem aprendidos por meio da
convivência direta. Longe de ser ocultada, essa circunstância é assumida como um
problema metodológico e ético que estrutura o próprio gesto da escrita.

Refletir sobre música africana a partir dessa posição implica enfrentar um campo
historicamente marcado por assimetrias de poder, exotizações e apropriações
indevidas. A produção de conhecimento sobre a África foi, durante muito tempo,
conduzida por olhares externos que transformaram a distância em autoridade,
convertendo diferença em hierarquia. É precisamente contra essa tradição que este
trabalho se posiciona. Reconhecer a distância não significa neutralizá-la, mas impedir que
ela se converta em falsa familiaridade ou em discurso totalizante.
Este livro não se apresenta como etnografia clássica, nem como relato de campo,
tampouco como tentativa de falar em nome dos sujeitos e comunidades às quais se
refere. Trata-se de um ensaio crítico e introdutório, ancorado em bibliografia
especializada, em escutas mediadas, em diálogos com autores africanos e afro-
diaspóricos e em uma reflexão teórica comprometida com a crítica ao primitivismo, ao
racismo epistemológico e às hierarquias coloniais do saber. O recorte assumido não
elimina os limites do trabalho, mas os torna visíveis, situando o leitor quanto ao alcance e
às intenções do projeto.

POSICIONAMENTO DO AUTOR

Nesse sentido, é fundamental afirmar que a proximidade física ou o trabalho de campo,
embora valiosos, não garantem por si sós rigor analítico ou compromisso ético. Como já
foi amplamente demonstrado no campo das ciências sociais e da etnomusicologia, há
etnografias profundamente coloniais feitas in loco e há trabalhos rigorosos feitos a partir
de arquivos, escutas críticas e reflexão teórica honesta. 
O que está em jogo, portanto, não é apenas o lugar de onde se fala, mas como se fala, com
quais categorias, com quais fontes e com quais responsabilidades. Distância geográfica,
cultural e experiencial em relação a muitos dos contextos africanos aqui mencionados;
distância também em relação a práticas musicais e instrumentos que não foram vivenciados.
Assumir essa posição implica também aceitar a provisoriedade do conhecimento
produzido. Este livro não pretende esgotar temas, nem fixar definições definitivas sobre a
música africana. Ao contrário, propõe-se como um convite à escuta atenta, à revisão crítica
de conceitos cristalizados e à abertura para diálogos futuros — inclusive aqueles que possam
corrigir, tensionar ou aprofundar o que aqui é apresentado. O risco do erro é reconhecido
como parte constitutiva do fazer científico, desde que acompanhado de método,
transparência e disposição à revisão.



POSICIONAMENTO DO AUTOR

Do ponto de vista metodológico, a pesquisa articula experiència etnográfica,  escuta
musical orientada, participação observante e documentação bibliografica. O trabalho
aqui não se estruturar sem está presença fundamental da pesquisa em contextos musicais
afro-brasileiros. Ensaiós, encontros musicais, e testas em terreiros e comunidades
quilombolas são espaços legitimos de observação e analise antropológica.

Assim, o posicionamento do autor não se funda na pretensão de autoridade, mas na
responsabilidade de quem escreve consciente de seus limites e de seu lugar. A aposta deste
trabalho é que é possível produzir conhecimento relevante sem apagar a distância, sem falar
por outros e sem reproduzir as violências epistemológicas que historicamente marcaram o
estudo das culturas africanas. Ao tornar explícitas suas condições de produção, o livro busca
transformar um problema em princípio metodológico, fazendo da cautela, da escuta e da
crítica seus eixos fundamentais.

SOBRE EROTIZAR E EXOTIZAR
As imagens aqui presentes não foram escolhidas para provocar desejo, mas para restituir
sentido. Em muitas sociedades africanas - é em seus desdobramentos afro-diaspóricos - o
corpo não é separado da vida social, da música, do trabalho, do rito ou da espiritualidade. O
que foi exposto, nesses contextos, não é uma nudez de culpa nem de escándalo, é parte de
uma gramática corporal que o pensamento colonial insistiu em interditar, moralizar e
mercantilizar.
Assim, o posicionamento do autor não se funda na pretensão de autoridade, mas na
responsabilidade de quem escreve consciente de seus limites e de seu lugar. A aposta deste
trabalho é que é possível produzir conhecimento relevante sem apagar a distância, sem falar
por outros e sem reproduzir as violências epistemológicas que historicamente marcaram o
estudo das culturas africanas. Ao tornar explícitas suas condições de produção, o livro busca
transformar um problema em princípio metodológico, fazendo da cautela, da escuta e da
crítica seus eixos fundamentais.

Antes que digam que há nudez é preciso lembrar: nudez não é sinónimo de sexualização. A
associação automática entre corpo feminino e erotismo é uma construção histórica do
Ocidente moderno, profundamente marcada pelo cristianismo moralizante, pelo patriarcado e
pelo capitalismo visual. Este livro não compartilha desse regime de olhar.
Antes que digam que se trata de exotização, afirmo o contrário: exotizante é retirar esse seres
de seus contextos, silenciă-los ou submeté-los a um olhar
que nunca lhes pertenceu. 



O que se busca aqui é contrário; educar o olhar e reafirmar a dignidade dos corpos negros
como corpos vivos; ritmicos, pensantes e coletivos. 
Este livro parte de uma compreensão fundamental das culturas africanas e afro-brasileiras: a
música não acontece apenas do pescoço para cima. O corpo canta, danca, toca, ressoa,
convoca. Ele é instrumento, arquivo e território. Enquanto instituições tentam reduzir o corpo
a taça, a máquina ou ao negócio, com Galeano, o corpo insiste em dizer, eu sou uma festa.
Este trabalho insere-se no campo da antropologia da música, dialogando com a
etnomusicologia, a antropologia da performance e os estudos afro-diaspóricos.
O autor assume uma posição de pesquisador implicado, cuja trajetória pessoal,
artistica e profissional constitui à parte indissociável do processo de investigação.

Não se trata, portanto, de uma pesquisa baseada exclusivamente na observação externa, mas
de uma produção de conhecimento situada, construida a partir da experiència prolongada
com práticas musicais afro-brasileiras, especialmente em contextos comunitàrios,
quilombolas, de terreiro e de cultura popular.
A formação do autor como músico e produtor cultural, bem como sua atuação direta em
projetos coletivos de criação, circulação e mediação cultural, orientam o olhar analitico aqui
adótado. Ao longo dos anos, essa atuação se deu por meio da convivència com mestres e
ideranças das culturas populares, em centrós  comunitários e em comunidades quilombolas,
sobretudo no Nordeste brasileiro. Esse percurso configura uma critica continua e uma
produção de conhecimento situada, na qual escuta, participação e circulação de saberes são
instrumentos centrais de produção de conhecimento.
A formação jurídica e a atuação no serviço público não aparecem aqui como credenciais
disciplinares, mas como experiências que moldaram uma atenção crítica aos dispositivos
institucionais de legitimação do saber, aos regimes de classificação cultural e às formas pelas
quais o Estado historicamente mediou — e muitas vezes reduziu — as expressões musicais de
matriz africana.
Este estudo parte da compreensão de que-a música, nas sociedades africanas e afro-
diaspóricas, não pode ser analisada de forma dissociada do corpo, da espiritualidade e da
experiència coletiva. 

O termo “música afrodiaspórica” não é aqui empregado como
marcador geográfico, mas como categoria histórica, estética e política.
Mesmo quando produzida no continente africano, essa música é
atravessada por deslocamentos forçados, migrações, retornos
simbólicos e diálogos transatlânticos que constituem a própria
experiência negra moderna. Assim, a obra trata de músicas africanas
que já nascem, em sua forma e linguagem, como expressões da
diáspora.



(83) 98841-1877
Rua da Otacílio Silva da Silveira, 156 -

Comunidade da Penha, João Pessoa, PB



Ateliê






